
Visionary  
Africa

ART at WORK
Une plateforme  

itinérante en afrique  

bozar books



Visionary  
Africa :

ART at WORK
Une plateforme  

itinérante en afrique 

bozar books

Visionary Africa: Art at Work

Organized by the European Commission with the Cen-
tre for Fine Arts (CFA), Brussels, and in partnership 
with the Commission of the African Union.
Organisé par la Commission européenne avec le Palais 
des Beaux-Arts (PBA), Bruxelles, et en partenariat avec 
la Commission de l’Union Africaine.

Co-curators/Co-commissaires 
David Adjaye and/et Simon Njami

Pavilion design/Design du pavillon 
Adjaye Associates

Contractor/Contractant
CECOFORMA

Press/Presse
Caracas Com and/et BOZAR COM

European Commission, Europe Aid
Directorate General of Development and Cooperation

The platform Visionary Africa is an initiative of the 
Centre for Fine Arts (CFA), with the collaboration of the 
Royal Museum for Central Africa (RMCA), in partner-
ship with Adjaye Associates and SumResearch and with 
the support of the Belgian Presidency of the European 
Council and of the European Commission.

La plateforme l’Afrique Visionnaire est une initiative du 
Palais des Beaux-Arts (PBA), en collaboration avec le 
Musée Royal de l’Afrique Centrale (MRAC), en parte-
nariat avec Adjaye Associates et SumResearch, et avec 
le soutien de la présidence belge du Conseil de l’Union 
européenne et de la Commission européenne.

General Director CFA/Directeur Géneral PBA
Paul Dujardin

Deputy Artistic Director CFA/PBA  
Directeur artistique adjoint
Adinda van Geystelen

General Director RMCA/Directeur Général MRAC
Guido Gryseels

Adjaye Associates
David Adjaye

SumResearch
Paul Lievevrouw

Project manager CFA/PBA
Kathleen Louw

African partners
See exhibit travel log page

Acknowledgements
Kader Attia, Mamita Banda, Yohannes Bereket, Bili 
Bidjocka, Mansour Ciss, Marieke De Baerdemaeker, 
Kurt De Boodt, Theo Eshetu, Leen Daens, Jean-
François D’Hondt, Sherif Erian, Giorgio Ficcarelli, 
Marc Franco, Ingrid de Katelaere, Yves Gervais, Jeremy 
Godenir, Aze Issa, Rita Janssens, Anne Judong, Vera 
Kotaji, Léo Lefort, Eddy Lievens, Frédéric Meseeuw, 
Aida Muluneh, Christoph Pelzer, Philippe Peyredieu 
du Charlat, Christine Pot, Tracey Rose, Nicola Setari, 
Dominique Thiange, Christel Tsilibaris, Freddy Tsimba, 
Stephan Uhoda, Sophie Uhoda, Elizabeth Vandeweghe, 
Hélene Vandenberghe,  Frank Vanhaecke, Tony Van der 
Eecken, Adinda van Geystelen, Gerd van Looy, David 
Vliegen, Céline Wellens.

VISIONARY
AFRICA



	
	 2..... 	Art at Work Travel Log	

	 4..... 	Introduction

	  .Prefaces

	José Manuel Barroso
	 6..... 	Making Space for Culture

Jean Ping
     8..... 	 Promoting Africa’s Cultural
               Renaissance Together

	Andris Piebalgs
	 10..... 	An Art Caravan Travels 
	 .        through Africa

Paul Dujardin & Guido Gryseels
	 12..... 	New Avenues for Museums

	 .Structure, Sign and Play

Emiliano Battista & Nicola Setari
	 14..... 	The Common Dignity of Art  
	               and Work

David Adjaye
	 17..... 	The City Pavilions: Pop-ups 
               for Art

Simon Njami
	 27..... 	Of Curating and Audiences

	 40..... 	Art at Work’s artist  
	 residency program

	 47..... 	Art at workshop

	 49..... 	Artists’ statements

	 57..... 	Atlas Wall
	

	
	 2..... 	Itinérance Art at Work

	 5..... 	Introduction

	 .Préfaces

	José Manuel Barroso
	 7..... 	Plus d’espace pour la culture

Jean Ping
     9..... 	Œuvrer ensemble à la  
	 renaissance culturelle d’Afrique

	Andris Piebalgs
	 11..... 	Une caravane artistique qui 
	 ......	traverse l’Afrique

Paul Dujardin & Guido Gryseels
	 13..... 	Nouvelles perspectives pour  
	 ......	les musées

	 .Structure, Signe et Représentation

Emiliano Battista & Nicola Setari
	 15..... 	La dignité commune de l’art  
	 ......	et du travail

	David Adjaye
	 23.......	Pavillon urbain: des pop-ups 
	 ......	pour l’art

Simon Njami
	 35..... 	De l’exposition et des publics

	 44..... 	Programme de résidence 		 	
	 ......	d’artiste Art at Work

	 48..... 	Art at workshop

	 49..... 	Déclarations d’artistes

	 57..... 	Atlas Wall

TABLE OF CONTENTS / TABLE DES MATIèRESART AT WORK TRAVEL LOG / ITINéRANCE

32



54

INTRODUCTION

Art at Work presents three parts: the pavilion and the exhibition that it 
hosts, with a selection of photographs and artworks; the artist residency 
program that allows an African artist to develop a project in dialogue with 
a partner institution in the city where the platform is hosted; and the work-
shop on public space and art audiences in Africa. The workshop will also 
further develop the Atlas research project that closes this booklet in the 
form of a timeline of cultural policies in Africa. The final goal of this research 
is to propose an Atlas Manifesto on cultural policies in Africa.

The book ends with a mosaic of reactions from the cultural practitioners, 
the African artists, authors, musicians, and choreographers who took part in 
Visionary Africa in Brussels and in the African venues, and who share their 
thoughts on the role that art and culture may play in the development of civil 
society in Africa. On the horizon of these reflections were the commemora-
tions of fifty years of independence in 2010 and 2011 of more than twenty 
African nations. 

INTRODUCTION

Art at Work présente trois parties : le pavillon et l’exposition qu’il accueille, 
avec une sélection de photographies et d’œuvres d’art, le programme de rési-
dence d’artistes qui permet à un artiste africain de travailler sur un projet en 
dialoguant avec une institution partenaire basée dans la ville hôte, et l’atelier 
sur les structures et le public en Afrique. Cet atelier développera également 
le projet de recherche Atlas, présenté ici sous la forme d’une chronologie des 
politiques culturelles en Afrique. Le but de cette recherche est de proposer un 
manifeste Atlas sur les politiques culturelles en Afrique.

Cet ouvrage s’achève sur une mosaïque de réactions recueillies auprès des 
artistes, auteurs, musiciens et chorégraphes qui ont participé à Visionary 
Africa à Bruxelles et dans les villes Africaines qui ont accueilli le projet. Ces 
protagonistes nous ont fait part de leurs idées sur le rôle que l’art et la culture 
peuvent jouer dans le développement de la société civile en Afrique. Les com-
mémorations des cinquante ans d’indépendance, en 2010 et en 2011, de plus 
de vingt pays africains constituent la toile de fond de ces réflexions.



76

Making space 
for culture

 
I had the opportunity to visit the Centre for Fine Arts in Brussels in the sum-
mer of 2010 in order to explore the many articulations of Visionary Africa. 
What struck me most was to discover the far-reaching but simple insight that 
lies at the heart of the project. Visionary Africa is the result of a strong cul-
tural cooperation between African and European cultural institutions, one that 
proves that such initiatives are both possible and fruitful when one replaces 
the logic of donorship with one of partnership. In particular, Visionary Africa 
places on the foreground the extraordinary and diverse contribution to world 
culture made by the peoples of the African continent and its Diaspora. Above 
all, the festival offered African artists and cultural practitioners a platform for 
an open discussion on the strategies needed for such an endeavour to have a 
beneficial impact on civil societies in Africa.

Under the name Visionary Africa: Art at Work, the project continues its 
life as a travelling platform in Africa and was launched and presented as a side 
event of the third Africa-EU Summit in Libya, from where it is travelling to 
a number of African capitals. I believe we are justified in seeing this as a real 
success story of African-European institutional and cultural cooperation.

As this pilot project makes its way across the continent, it will promote, 
through its exhibitions and workshops, and through the spirit of collaboration 
at its centre, a stronger awareness of the decisive role the cultural sector plays 
in development. This was the central message of the Brussels Declaration, a 
document formulated in 2009 by artists, politicians, and varied representatives 
of civil society from EU and ACP (Africa, Caribbean, and Pacific) countries. 
Culture, thenceforward, would not be missing from the discussion around 
sustainable development; the international symposium Culture and Develop-
ment reached the same conclusion. This symposium and the Brussels Decla-
ration speak in unison when they affirm diversity as a guiding value of and a 
basic necessity in development.

Visionary Africa: Art at Work has been designed to meet the challeng-
ing questions it will face as it moves into the public space of African capitals 
with a pavilion structure that is intended to stimulate public participation and 
engagement in the field of art. Workshops and an artist residency programme 
will travel with the pavilion, allowing it to adapt and develop over time and, 
perhaps, return to us at the end of the process with a transformed architec-
tural and curatorial proposal which shows the role that art can play in weaving 
together the fabric of African and European societies.

José Manuel Barroso
President of the European Commission

PLUS D’ESPACE  
POUR LA CULTURE

 
 
J’ai visité le Palais des Beaux-Arts à Bruxelles pendant l’été 2010 afin d’explo-
rer les multiples manifestations de Visionary Africa, un projet qui m’a frappé 
à la fois par son envergure et par sa simplicité. Visionary Africa est le produit 
d’une étroite coopération entre les institutions culturelles africaines et euro-
péennes et prouve que de telles initiatives sont non seulement possibles mais 
aussi fructueuses lorsque la logique du partenariat se substitue à la logique 
du mécénat. Visionary Africa porte un éclairage passionnant sur l’extraordi-
naire contribution, particulièrement riche, que les peuples et la diaspora du 
continent africain ont apportée à la culture mondiale. Ce festival, en tant que 
plateforme offerte aux artistes africains, a amené les acteurs de la scène cultu-
relle africaine à engager un débat autour des stratégies qui permettraient à ce 
projet d’avoir un impact positif sur les sociétés civiles en Afrique.

Sous le nom Visionary Africa : Art at Work, le projet poursuit son exis-
tence sous forme de plateforme itinérante et a été lancé lors du troisième 
sommet Afrique-UE qui s’est tenu en Libye, d’où il continue sa route vers 
d’autres capitales africaines. L’on peut donc parler d’une coopération cultu-
relle et institutionnelle réussie entre l’Afrique et l’Europe.

Le voyage à travers le continent de ce projet pilote, empreint d’un esprit de 
collaboration, entend promouvoir, au moyen d’expositions et d’ateliers, une 
conscience accrue du rôle décisif que le secteur culturel joue dans le dévelop-
pement. Cette approche est au cœur de la Déclaration de Bruxelles, un docu-
ment produit en 2009 par des artistes, des hommes politiques et divers repré-
sentants de la société civile de pays de l’UE et de l’ACP (Afrique, Caraïbes, 
Pacifique), soulignant la nécessité d’intégrer la culture dans le débat sur le 
développement durable. Le congrès international Culture et Développement 
est parvenu à la même conclusion. Ce congrès, de concert avec la déclaration 
de Bruxelles, pose la diversité comme une valeur essentielle et une compo-
sante indispensable du développement.

Visionary Africa: Art at Work a été conçu pour répondre aux défis que le 
projet ne manquera pas de rencontrer en évoluant dans l’espace public des 
capitales africaines, le pavillon visant à stimuler la participation et l’enga-
gement du public dans le champ artistique. Les ateliers et le programme de 
résidence d’artistes qui étayent cette structure lui permettront de s’adapter, 
de se renouveler au fil du temps et peut-être de nous suggérer par la suite de 
nouvelles perspectives, architecturales et conceptuelles, quant aux manières 
de souligner le rôle de l’art dans le tissage des relations entre les sociétés 
africaines et européennes.

José Manuel Barroso
Président de la Commission européenne



œuvrer ensemble  
à la renaissance 

culturelle d’Afrique

La Charte de la Renaissance culturelle africaine stipule que « toute com-
munauté humaine est forcément régie par des règles et des principes fondés 
sur la culture » ; que « la culture doit être perçue comme un ensemble de 
caractéristiques linguistiques, spirituelles, matérielles, intellectuelles et 
émotionnelles de la société ou d’un groupe social » et qu’elle englobe, « outre 
l’art et la littérature, les modes de vie, les manières de vivre ensemble, les 
systèmes de valeur, les traditions et les croyances ». Elle ajoute que « toutes 
les cultures émanent des sociétés, des communautés, des groupes et indivi-
dus et que toute politique culturelle africaine doit nécessairement permettre 
aux peuples de s’épanouir pour assumer une responsabilité accrue dans leur 
propre développement ».

Cette charte, qui permet aux Etats membres de promouvoir le panafri-
canisme et le renouveau culturel, préside à l’élaboration et à l’application de 
politiques nationales qui tendent vers des buts communs : la paix durable, 
l’éradication de la pauvreté, l’intégration socio-économique et culturelle du 
continent. L’Afrique, berceau de l’humanité, creuset de la civilisation et de 
la sagesse universelles, lutte afin de revitaliser ses valeurs communes, son 
identité et ses richesses culturelles et d’encourager les populations et les 
dirigeants à s’engager pour la bonne gouvernance, le patriotisme, la justice 
sociale et le progrès. C’est dans ce contexte qu’une campagne de deux ans 
pour la Renaissance culturelle africaine a été officiellement ouverte en octobre 
dernier à Abuja, lors de la troisième session de la Conférence de l’Union afri-
caine des Ministres de la Culture (CAMC3).

Visionary Africa: Art at Work exprime le même engagement, la même 
conception de la culture, lui reconnaissant une portée politique et sociale. 
Ce projet, présenté lors du 2 ième Congrès culturel panafricain, n’a cessé de 
prendre de l’envergure, recueillant un large consensus politique et institution-
nel et s’érigeant en projet pilote d’une nouvelle collaboration afro-européenne 
qui œuvre à la valorisation de l’art et de la culture d’Afrique.

Son inauguration lors du sommet Afrique-UE à Tripoli, ainsi que son 
voyage, qui l’a mené à Addis Abeba et à Ouagadougou, lui a permis de tester 
ses propositions sur le terrain. En tant que fervent partisan de la renaissance 
culturelle africaine, je suis heureux de retrouver cet esprit dans Visionary 
Africa. Son succès en Afrique dépend de la coopération des artistes locaux, 
des organisations culturelles et des communautés locales, tous et toutes 
invités à débattre des idées avancées par David Adjaye et Simon Njami. Je 
suis fier que ces deux brillants représentants de l’énergie créative du continent 
africain aient été choisis pour conduire ce débat. 

Jean Ping
Président de la Commission de l’Union Africaine

Promoting Africa’s 
Cultural Renaissance 

Together

The Charter of the African Cultural Renaissance states that ‘any human com-
munity is governed by rules and principles based on culture’; that “culture 
should be regarded as the set of distinctive linguistic, spiritual, material, intel-
lectual and emotional features of a society or social group’; that it ‘includes, in 
addition to art and literature, lifestyles, ways of living together, value systems, 
traditions and beliefs’. Building on this, it affirms that ‘all cultures emanate from 
societies, communities, groups and individuals, and any African cultural policy 
should of necessity enable peoples’ to assume an “increased responsibility in 
their cultural development’.

The Charter is a cultural tool that empowers Member States to promote 
Pan-Africanism and cultural renewal, and guides the elaboration and imple-
mentation of national policies towards the achievement of common goals: 
sustainable peace, the eradication of poverty, the continent’s socio-economic 
and cultural integration. As the cradle of Humanity and the origin of Universal 
civilization and wisdom, Africa is striving to revitalize its shared values, its iden-
tity and cultural riches, in order to enhance public and leaders commitment to 
good governance, patriotism, social justice and progress. It was in this context 
that the two-year Campaign for the African Cultural Renaissance was officially 
launched last October in Abuja, during the third Session of the AU Conference 
of Ministers of Culture (CAMC3).

As a result, we endorse Visionary Africa: Art at Work because it shares the 
same commitment, because it embodies this view of the origins of culture, and 
because it shares, with the Charter and with the Campaign, a belief in the politi-
cal and social reach of culture. The project, first announced at the 2nd Panafrican 
Cultural Congress, has been building political and institutional consensus ever 
since: it is now a pilot project for a new collaboration between European and Afri-
can institutions, one devoted to the valorization of African art and culture.

With its launch at the Africa-EU Summit in Tripoli and its subsequent travels 
to Addis Ababa and Ouagadougou, Art at Work tested its proposals on the field. I 
have been a great advocate of the African Cultural Renaissance and I am pleased 
to find its spirit at the heart of Visionary Africa. The project’s success in Africa 
depends on the cooperation of local communities, artists, and cultural organiza-
tions, on their interaction with the ideas put forward by curators David Adjaye and 
Simon Njami. I am proud that two excellent representatives of Africa’s creative 
brilliance have taken the lead in opening the conversation with Art at Work.  

Jean Ping
Chairman of the Commission of the African Union

8 9



1110

UNE CARAVANE  
ARTISTIQUE qui  

traverse l’afrique
Il aura fallu du temps pour que la place de la culture soit reconnue à sa juste 
valeur dans les politiques de développement. Trop longtemps, la culture est 
restée confinée dans des espaces clos. Trop longtemps, la culture a été la source 
d’incompréhensions, de clichés voire de préjugés. Trop longtemps, la culture 
a été le parent pauvre du développement. Et aujourd’hui encore, c’est un défi 
quotidien que de faire comprendre que la culture est une partie intégrante du 
développement.

Et pourtant… comment penser le développement sans y intégrer la culture ? 
Sans s’intéresser à cette sphère qui définit tout à la fois l’individu et le collectif ? 
Sans intégrer cette dimension qui nous fait exister, tous, en tant qu’Hommes 
et en tant que Peuples ? Comment ignorer ce qui fait le ciment des sociétés ? 
Comment passer à côté de cette richesse qui permet aux peuples de se faire (re)
connaître, de se faire respecter, d’exister tout simplement ?

Les artistes ont souvent exprimé bien avant d’autres leurs espoirs et leurs 
attentes, leurs refus et leurs révoltes. Ils ont souvent été les précurseurs de bou-
leversements importants. Et c’est à eux que se sont attaqués (et que s’attaquent 
encore) en premier lieu les extrémismes de tout genre, car s’attaquer à la 
culture c’est détruire l’identité personnelle et collective de chaque être humain. 
C’est lui dénier le droit de créer, le droit de se souvenir, le droit de rêver, le droit 
de partager, le droit d’échanger…

Pour toutes ces raisons, la Commission européenne accorde depuis ces 
dernières années une place importante à la culture, reconnue comme facteur 
essentiel du développement déjà depuis l’Accord de Cotonou. Aujourd’hui, nous 
sommes heureux de continuer à soutenir et promouvoir ce projet, organisée en 
coopération avec la Commission de l’Union Africaine et le Palais des Beaux-
Arts de Bruxelles.

Cette caravane symbolique a fait et fera escale dans plusieurs villes et je suis 
heureux de savoir qu’elle permettra à de nombreuses personnes de s’échapper 
un instant de leur quotidien souvent très difficile pour prendre pleinement 
conscience des richesses de leur continent et en retrouver la fierté qui convient.

Visionary Africa : Art at Work … Quel meilleur hommage à ce continent 
que cette plateforme dont l’intitulé va à l’encontre de tous les préjugés qui ont 
entaché trop longtemps nos relations avec l’Afrique... Quelle meilleure image 
que celle d’un continent debout, maître de son destin, et en route vers un 
21ème siècle qui sera le sien…

Andris Piebalgs
Commissaire européen au Développement

An art caravan  
travels  

through Africa
It has taken some time for developmental policies to fully acknowledge the 
role of culture in development. For too long, culture has been locked away in 
enclosed spaces; for too long, it has been the source of misunderstandings 
and clichés, not to say of prejudices; for too long, it has been the poor cousin 
of development. Even today, it is a struggle to get people to understand that 
culture is an integral part of development.

And yet … how can we think of development without taking culture into 
account? Without attending to a sphere capable of defining the individual and 
the collective in one stroke? Without integrating into our thinking a dimension 
that allows us, every one of us, to exist as singular individuals and as a people? 
How can we ignore the very thing that cements societies? How could we leave 
aside these riches, which allow people to recognise and respect themselves 
and one another? These riches that allow people, quite simply, to exist?

Artists have often been able to express, well ahead of the rest of us, their 
hopes and expectations, their objections and revolts. They have often been the 
forerunners to important upheavals. And they have been (and continue to be) 
the first in line to be attacked by all manner of extremists, because to attack 
culture is to destroy the personal and the collective identity of each and every 
human being. It is to deny the person of his or her right to create, to remem-
ber, to dream, to take part, the right to change …

For all these reasons, the European Commission has given culture a spe-
cial place in recent years. Indeed, since the Cotonou Agreement, culture has 
been officially recognised as an essential element of development. And so it is 
with great pleasure that we continue to support and promote this platform, or-
ganized in collaboration with the Organisation of African Unity and the Centre 
for Fine Arts in Brussels.

This symbolic caravan is making a stop in several cities, and it pleases me 
to know that it is giving a large number of people the opportunity to escape, 
for a moment, their, often very difficult, day-to-day lives to become alive to the 
riches of their continent, riches for which they can rightfully be proud.

Visionary Africa: Art at Work … what better way could there be to pay 
tribute to this continent than this platform, whose title runs counter to all the 
prejudices that have for much too long sullied our relations with Africa? What 
better image than a continent on its feet, master of its destiny, and on its way to 
a 21st Century that will prove to be its own …

Andris Piebalgs
European Commissioner for Development



1312

New Avenues 
for MuseumS

The Centre for Fine Arts in Brussels and the Royal Museum for Central Africa 
in Tervuren joined hands in 2009, and together conceived and brought to light 
the cross-disciplinary platform, Visionary Africa. This broad platform was de-
signed as a pilot project for the Belgian Presidency of the European Council, 
and with the upcoming EU-Africa Summit on the horizon, to mark the wave of 
independence that swept the African continent in the 1960s.

The goal of this platform was to propose a new frame for viewing African 
art, by giving a predominant role to contemporary artists from Africa. In a 
cross-disciplinary presentation of nine major exhibitions, among them GEO-
graphics: A Map of Art Practices in Africa, Past and Present, and A Useful 
Dream: African Photography, 1960-2010, as well as a series of concerts, 
performances of contemporary dance and theatre, film screenings, lectures 
and debates, an image of a contemporary, diverse and cosmopolitan Africa 
emerged.

Visionary Africa was a laboratory for ideas, its aesthetics was an aesthetics 
of the ear: the Centre for Fine Arts and the Royal Museum for Central Africa 
wanted above all to listen, in order, eventually, to put all of the information 
acquired over the course of several months in Brussels to work towards the 
project’s possible extension in Africa. The European Commission, involved in 
this project from its earliest stages, supported this initiative.

This project now continues its life as a traveling platform on the continent 
under the name, Visionary Africa: Art at Work. Its goal is to contribute to the 
strengthening of an artistic base in Africa and foster the role of structures and au-
diences for art on the Continent, by engaging audiences in public spaces of urban 
capitals. The traveling pavilion was launched in Tripoli, site of the first Africa-EU 
Summit on the continent, and has subsequently traveled to Ouagadougou. The 
next stops currently scheduled are Addis Ababa, Cairo and Kampala.

The Visionary Africa festival and the Art at Work traveling exhibit are part 
of a long-term initiative at the Centre for Fine Arts, in collaboration with the 
Royal Museum for Central Africa, in the complex domain of presenting African 
cultures. Our joint innovative exhibit based on ethnographic collections, and 
subsequent exploration of spaces for art and audiences in Africa, leads us next 
to focus together on Museums as spaces for African art, and the role of crea-
tive industries of Africa and its Diaspora.

Paul Dujardin and Guido Gryseels
Directors of the Centre for Fine Arts
and of the Royal Museum for Central Africa

Le Palais des Beaux-Arts de Bruxelles et le Musée royal de l’Afrique centrale 
de Tervuren se sont associés en 2009 pour imaginer et présenter la plateforme 
interdisciplinaire Visionary Africa. Cette vaste plateforme a été conçue comme 
un projet pilote de la présidence belge du Conseil de l’Union européenne, le 
prochain sommet Afrique-UE se profilant à l’horizon, afin de revisiter la vague 
d’indépendance qui a balayé le continent africain dans les années 1960.

Le but de cette plateforme était de proposer un nouveau regard sur 
l’art africain, en donnant un role substantiel à des artistes contemporains 
d’Afrique. Dans une présentation multi-disciplinaire de neuf expositions, 
dont GEO-graphics: A Map of Art Practices in Africa, Past and Present, 
et Un rêve utile: photographie africaine 1960-2010, ainsi qu’une série de 
concerts, de spectacles de danse contemporaine, de pièces de théâtre, de pro-
jections, de lectures et de débat, s’est révélée une image de l’Afrique contem-
poraine, diversifiée, et cosmopolite.

Visionary Africa se voulait un laboratoire d’idées et a adopté une esthé-
tique de l’écoute, le Palais des Beaux-Arts et le Musée royal de l’Afrique 
centrale souhaitant par-dessus tout se mettre à l’écoute et être attentifs à 
toutes les informations apportées au fil des mois à Bruxelles pour imaginer un 
prolongement du projet en Afrique. La Commission européenne, associée à ce 
projet dès les premières étapes, a soutenu cette idée.

Ce projet continue donc son existence sous format de plateforme itiné-
rante, selon un label Visionary Africa: Art at Work. Son but est de contribuer 
au renforcement de la base artistique en Afrique et le rôle des structures et 
publics pour l’art sur le Continent, en offrant un espace de dialogue avec l’art 
dans les places publiques de centres urbains africains. Le pavillon fut lancé à 
Tripoli, à l’occasion du premier sommet Afrique-UE à avoir lieu sur le conti-
nent africain, et a ensuite été présenté à Ouagadougou. Les étapes suivantes 
sont prévues à Addis Ababa, au Caire et à Kampala. Un début prometteur 
pour cet ambitieux projet.

Le festival Visionary Africa et la plateforme itinérante Art at Work font 
partie d’un programme à long terme du Palais des Beaux Arts, en collabora-
tion avec le Musée royal de l’Afrique centrale. Notre exposition innovatrice 
commune basée sur des collections ethnographiques, et l’exploration des 
structures et publics pour l’art en Afrique, nous amènera ensuite à réfléchir 
ensemble sur le Musée en tant qu’espace pour l’art africain, et le rôle des 
industries créatives de l’Afrique et ses Diasporas.

Paul Dujardin et Guido Gryseels
Directeurs du Palais des Beaux-Arts
et du Musée royal de l’Afrique centrale

nouvelles perspectives 
pour les muséeS



14

A symbolic project, if we look at the etymology of the words, means, liter-
ally, to cast forward something that brings together. Visionary Africa: Art at 
Work, an artistic initiative with ambitious political aspirations, falls squarely 
under this definition. 

Art at Work has been conceived to be adaptive, both to the varying urban 
realities of the different capitals on its itinerary, and to the responses gener-
ated by the temporary transformation of the urban landscape during each of its 
stops. What architect David Adjaye says about the pavilion—that it is a ‘device 
capable of organizing a context, precisely because it was designed without a 
particular context in mind’—applies to the platform as a whole. The pavilion 
does not impose a pre-fabricated artistic programme; rather, it inscribes itself 
into the landscape as another site where a specific aesthetic can materialize, like 
the markets and courtyards across Africa that are spontaneously transformed 
into ‘aesthetic’ spaces, as Simon Njami says. Art at Work wants to release that 
potential, which is why it offers only a series of frames—architectural, visual and 
conversational—to be activated if they are to be meaningful or useful. 

Public participation and involvement is inscribed into the day-to-day oper-
ations of the platform, for it is really the local communities that will determine 
the direction Art at Work takes. In the West, the notion of public participation 
has become something of a tired cliché, but Simon Njami suggests that it 
may have currency in the African setting precisely because of the spontane-
ity with which every space can become aesthetic. The argument here is about 
the relationship to public (and also private) space, and this relationship is not 
devoid of political implications: ‘there is no “centred causal logic” in Africa, 
but a series of micro-logics, which, brought together, form the social fabric’ 
(italics added). Art at Work respects these micro-logics. It provides a multi-
faceted structure—pavilion, artist residency programme, workshop—within 
which the combination of micro-logics may yield insight into the place that 
art and culture can play in weaving the ‘social fabric’ and in shaping the urban 
landscape of African cities. The platform is a public art project: by changing, 
if only for a short time, the coordinates of the citizens’ daily experience of the 
city, it invites reflection on their role in shaping their own urban environment. 

Art at Work inscribes art in the day-to-day tasks of urban life, and it does 
so, paradoxically perhaps, by liberating it from its commoditization and by 
reasserting art’s visionary quality, its capacity to mediate between the vis-
ible and the invisible. Art and work, after all, share a common dignity: both 
patiently reconcile past and future through the (imaginative and material) 
transformation of reality in the present.

Emiliano Battista and Nicola Setari

The common dignity  
of art and work

Un projet symbolique, si l’on s’attache à l’étymologie, signifie littéralement « lan-
cer quelque chose qui rassemble ». Visionary Africa : Art at Work, une initiative 
artistique dotée de grandes aspirations politiques, cadre parfaitement avec cette 
définition.

Art at Work a été conçu pour pouvoir s’adapter aussi bien aux diverses réalités 
urbaines des capitales qui jalonnent son itinéraire qu’aux réactions suscitées par 
la transformation temporaire du paysage urbain que provoquent ses escales. La 
description que fait l’architecte David Adjaye du pavillon – « un moyen de créer 
un contexte, précisément parce qu’il a été conçu en quelque sorte hors contexte 
» – s’applique à la plateforme dans son ensemble. Loin d’imposer un programme 
artistique préfabriqué, Art at Work s’inscrit dans le paysage comme un site voué 
à accueillir la matérialisation d’une esthétique particulière, comme les marchés et 
les cours d’Afrique, spontanément transformés en espaces « esthétiques », pour 
reprendre la formule de Simon Njami. Art at Work entend libérer ce potentiel, et ne 
met donc à disposition qu’une série de cadres – architecturaux, visuels et conver-
sationnels – dont les intervenants doivent s’emparer pour leur conférer un sens, 
une utilité. 

La participation du public, son engagement, sont inscrits dans le fonction-
nement quotidien de la plateforme, les communautés locales étant amenées à 
déterminer elles-mêmes l’orientation de Art at Work. En Occident, la notion de 
participation du public est devenue un cliché passablement éculé, mais Simon 
Njami suggère qu’elle a toujours cours dans le contexte africain précisément en 
raison de la spontanéité avec laquelle n’importe quel espace peut devenir esthé-
tique. Il s’agit ici de la relation à l’espace public (et privé), une relation qui n’est 
pas dépourvue d’implications politiques : « en Afrique, il n’y a pas ‘une logique 
causale centrée’ mais une série de micro-logiques qui, assemblées, font le tissu 
social » (Les italiques sont de nous). Art at Work respecte ces micro-logiques. Sa 
structure polyvalente – le pavillon, le programme de résidence d’artistes, l’atelier 
– leur permettra de s’articuler et d’apporter un éclairage sur le rôle que l’art et la 
culture peuvent jouer dans la fabrication du « tissu social » et dans le façonnement 
du paysage urbain des villes africaines. Cette plateforme est un projet d’art public 
: en modifiant, ne serait-ce que pour trois semaines, les données de l’expérience 
urbaine quotidienne des citoyens, elle les invite à réfléchir sur leur rôle dans le 
développement de leur propre environnement urbain.

Art at Work inscrit l’art dans les tâches quotidiennes de la vie urbaine et s’y 
attelle, peut-être paradoxalement, en libérant l’art de la marchandisation et en 
réaffirmant sa qualité visionnaire, sa capacité à articuler le visible et l’invisible. L’art 
et le travail partagent après tout une dignité commune : tous deux réconcilient 
patiemment le passé et l’avenir à travers la transformation (imaginaire et maté-
rielle) de la réalité dans le présent.  

Emiliano Battista et Nicola Setari

La dignité commune  
de l’art et du travail

15



17

THE CITY PAVILIONS: 
Pop-ups for Art

David Adjaye

The pavilion I conceived and designed for Visionary Africa: Art at Work is 
comprised of three gallery spaces, three entrance passages that interconnect, 
and a central tower, which acts as a sign that can be seen from the surround-
ing area. The way in which these components are brought together creates 
three types of space: linear in-between spaces for movement, square-shaped 
volumes for stopping and looking, and a central gathering space at the base 
of the tower. The entrance spaces are open to the sky, but the gallery spaces 
are overhung by pergola-type roofs whose depth creates shade in the spaces 
below. The roofs also overhang the edges of the pavilion and suggest a fourth 
type of space: an open court whose walls feature panels with my photographic 
research on each of the 52 African capitals. The height of the gallery spaces 
varies, inside limits, so that the proportions of each space are different, but 
all of them have an open clerestory to promote cross-ventilation. The primary 
material is locally-sourced timber: solid sections for the framing elements, and 
plywood for cladding walls. Where required by the climate, we use additional 
materials, such as polycarbon, to protect the galleries from rainfall. Possible 
sites for the pavilions include the grounds of an existing institution, a market-
place, a commercial carpark, or a landscaped space within the city.

My concept for these pavilions is based on the notion that they represent 
a molecular unit for the design of an art space. Each pavilion is intended 
to be self-sufficient (they could not be rendered simpler without becoming 
ineffective), and each provides a very direct way of intervening in the public 
realm to make new art accessible to a wider audience. The reason for work-
ing at this level is that it is between the state, which provides institutional 
spaces, and the commercial market with its private galleries. For the state, 
art is a political project, focused on issues of culture and identity, while for 
galleries, art is about money and value: in either case, art practice is restrict-
ed. Our idea is to talk about art and work, with the intention of supporting 
civil society in a wide range of locations. Instead of spending money to cam-
paign for better facilities, we use that money to work with an art institution, 
or a non-profit organisation, to build a structure. The structure is linked to 
a local organisation that looks after it, and that will allow artists who are 
not in the mainstream to show their work in a space that supports public 
discussion and education. To meet both sets of requirements, the exterior 
of the building is as much part of the exhibition as the interior. With super-
graphics on the outside, it is meant to be a sign, a message giver, as well as 
a container that provides isolated spaces for art.Sketch by David Adjaye, study of the pavilion, 2010

16



1918

While that is our agenda for the whole project, it is also important to note 
that the structure eventually disappears, that it operates much as a market does: 
it appears, serves a specific need, is perhaps reconfigured, and eventually is 
taken away. This is why we are employing local teams to construct each pavilion, 
in situations ranging from the highlands of Addis Ababa, to Ouagadougou in the 
Sahel, to Cairo in the Maghreb. The design of the pavilion is discreet enough to 
fit the special conditions of each location, making it a device capable of organis-
ing a context, precisely because it was designed without a particular context in 
mind. In this respect, it is important that the pavilion should not be seen as a 
permanent addition to the city in question. By maintaining a sense of its role as 
a limited-life addition to a longer-term situation, the pavilion has the freedom 
to change its identity as its programme develops over the period of its existence. 
The example offered by African marketplaces suggested that the pavilion should 
be lightweight and informal, and sufficiently flexible to adapt to any demands 
that might arise during its brief life. As I have conceived it, the architecture of 
the pavilion is deliberately mute, because the basic structure is really waiting to 
receive an identity that is specific to the art or the art practice of the place where 
it alights. At the end of the day, it is not the pavilion that is important but the 
programme that it supports. If our intervention is successful, we hope that it will 
grow into an ongoing public event and lead to a greater recognition of the role of 
art in developing civil society.

There is no shortage of large spaces in Africa, and there are many large 
sheds that are not fully used. What sometimes happens is that they are sub-
divided using cheap wall systems and end up becoming rambling bazaars. 
I conceived the galleries as an alternative to this type of scenario, as they 
are intended to be big enough to accommodate any art without the need to 
manipulate the space. Instead of providing a big box that can be subdivided, 
my intention was to make a series of rooms with enough weight to allow any 
object with a presence to be sympathetically displayed. There is no need to add 
anything or move things around, only to hang the work on the wall, or other-
wise place it in the space. The fact that it should not be necessary to have any 
additional construction is intended to be part of the pavilions’ flexibility. The 
rectangular geometry of the rooms comes out of my experience of designing 
other art spaces, and is intended to give the galleries a definite but neutral 
presence in relation to the art. It continues a credo that runs through my work: 
if the art is worthwhile, it does not need to be presented in spaces that are 
subservient to it.

The typology we developed is deliberately not meant to be relevant for 
long-term projects: it is meant to function like a Trojan horse. In keeping with 
our overall philosophy, the fabric of the pavilions will be as simple as possible. 
There will be no services, apart from a small generator to light up those events 
that take place after dark. The timber will only be treated with moisture resist-
ant stains in places where the climate demands it—the highlands and the 
savannah region. The best way to understand the architecture of the pavilions 
is to think of a modernist ruin that is still capable of providing a frame for habi-
tation. The idea is that the basic structure of the pavilion—the ruin—is easy 



2120

to tune up to meet the exact needs of the people who will use it. The addition 
of some local material, such as corrugated sheeting, instantly changes every-
thing. My intention is to make this kind of modification possible on a very ad 
hoc basis. That is the challenge of this design: how much do you need to do in 
order to give people a platform and, at the same time, leave enough flexibility 
for them to make it truly contextual? Through such modifications, the external 
appearance of the pavilions could change quite radically, although the distinc-
tion between the interior and the artworks would need to be maintained. The 
contradiction in the plan is that, although the geometry reaches outwards to 
engage with the surroundings, the main views are inwards and focus on the 
artworks and how the light falls on them.

 
All plans and renderings © Adjaye Associates

Addis Ababa, Ethiopia Maputo, Mozambique

David Adjaye, Photographic Survey of the 53 African capitals, 2000-2010

Axonometric View



23

Pavillon urbain :  
des pop-ups pour l’art

David Adjaye

Le pavillon que j’ai conçu pour Visionary Africa : Art at Work comprend trois 
galeries, trois entrées communicantes et une tour centrale, qui fonctionne 
comme un signe visible de loin. Ces éléments sont assemblés de manière à 
créer trois types d’espace : des espaces intermédiaires linéaires pour le mouve-
ment, des volumes carrés pour s’arrêter et regarder, et un lieu de rassemble-
ment central à la base de la tour. Les entrées sont à ciel ouvert mais les galeries 
sont surmontées d’une pergola qui offre de l’ombre. Le pavillon lui-même est 
bordé de pergolas, ce qui suggère une quatrième sorte d’espace : une cour ou-
verte dont les murs accueillent une présentation de la recherche photographique 
sur le 53 capitales africaines que j’ai réalisé pendant dix ans. La hauteur des 
galeries varie légèrement, afin que chaque espace ait ses proportions propres, 
mais tous sont dotés de panneaux à claire-voie pour permettre une ventilation 
transversale. La matière première de cette structure est du bois local : du bois 
brut pour la charpente et du contreplaqué pour le revêtement. Quand le climat 
l’impose, nous avons recours à d’autres matières, comme le polycarbonate, 
pour protéger les galeries de la pluie. Ce pavillon peut être monté dans la cour 
d’un bâtiment institutionnel, sur une place de marché, dans un parking com-
mercial ou dans un espace aménagé au sein de la ville.

Je conçois ce pavillon comme une structure moléculaire vouée à devenir 
un espace artistique. Chacune de ces galeries est indépendante (impossible de 
les simplifier davantage sans les rendre inutilisables) et représente un moyen 
d’intervenir directement dans le domaine public pour rendre l’art plus accessible. 
Je travaille à ce niveau parce qu’il se situe entre l’Etat, qui fournit des espaces 
institutionnels, et les galeries privées du marché de l’art. Pour l’Etat, l’art est un 
projet politique, qui cible les notions de culture et/ou d’identité, pour les galeries, 
l’art est synonyme d’argent, de valeur : dans les deux cas, la pratique artistique 
est restreinte. Nous souhaitons ici parler d’art et de travail, dans l’intention de 
soutenir la société civile en des lieux très divers. Au lieu de dépenser de l’argent 
en faisant campagne pour de meilleures infrastructures, nous utilisons cet 
argent pour travailler avec une institution artistique, ou une organisation à but 
non lucratif, dans le but de mettre en place une structure. Cela se fait en lien 
avec une organisation locale, qui l’entretien, et permet à des artistes en marge 
d’exposer leur travail dans un espace qui favorise le débat public et l’éducation. 
Pour satisfaire à ces deux exigences, l’extérieur du pavillon fait, au même titre 
que l’intérieur, partie intégrante de l’exposition. Orné de fresques graphiques 
à l’extérieur, il est conçu à la fois comme un signe, un porteur de message, et 
comme un réceptacle fournissant des espaces isolés dédiés à l’art. 

Nairobi, Kenya Ouagadougou, Burkina Faso

David Adjaye, Photographic Survey of the 53 African capitals, 2000-2010



2524

Telle est la perspective de ce projet, mais il est important de préciser que 
cette structure est vouée à disparaître, et en ce sens elle fonctionne comme 
le marché : elle apparaît, elle répond à un besoin particulier, elle peut être 
reconfigurée, ou emportée. C’est la raison pour laquelle nous employons des 
équipes locales pour construire ces pavillons, que ça soit dans les Highlands 
d’Addis Abeba,  dans le Sahel, à Ouagadougou ou dans le Maghreb au Caire. 
L’architecture du pavillon est suffisamment discrète pour s’adapter à chaque 
lieu, ce qui en fait un moyen de créer un contexte, précisément parce qu’il 
a été conçu en quelque sorte hors contexte. A cet égard, il est essentiel que 
le pavillon ne soit pas perçu comme un ajout permanent à la ville en ques-
tion. Parce qu’il assume son rôle d’annexe provisoire à une situation vouée à 
perdurer, le pavillon est libre de changer d’identité à mesure qu’il poursuit la 
démarche pour laquelle il existe. L’exemple des marchés africains impliquait 
qu’il soit léger, simple, assez flexible pour s’adapter à toutes les exigences 
qu’il serait susceptible de rencontrer au cours de son existence. Tel que je l’ai 
conçue, l’architecture de ce pavillon est délibérément muette, car la structure 
de base est dans l’attente d’une identité propre à l’art ou à la pratique artis-
tique du lieu où il se posera. Au final, ce n’est pas le pavillon qui compte, mais 
le projet qu’il porte. Si notre intervention réussit, nous espérons qu’elle se 
transformera en un événement public permanent et mènera à une reconnais-
sance accrue du rôle de l’art dans le développement de la société civile.

Les grands espaces ne manquent pas en Afrique, et de nombreux bâti-
ments ne sont que partiellement utilisés. Malheureusement, ils sont souvent 
cloisonnés par des murs de mauvaise qualité, ce qui en fait des bazars chao-
tiques. J’ai conçu ces galeries comme une alternative à ce type de situation : 
elles sont assez vastes pour accueillir n’importe quelle forme d’art sans qu’il 
soit nécessaire de retravailler l’espace. Au lieu de concevoir une grande boîte 
cloisonnable, j’ai imaginé une série de salles capables d’accueillir dans de 
bonnes conditions n’importe quel objet doté d’une présence particulière. Il est 
inutile d’ajouter ou de déplacer quoi que ce soit, il suffit d’accrocher l’œuvre 
au mur ou de la disposer dans l’espace. Le fait qu’aucun ajustement ne soit 
requis contribue à la flexibilité du pavillon. La géométrie rectangulaire de ces 
pièces est issue de mon expérience dans la conception d’espaces artistiques, 
elle est vouée à conférer à ces galeries une présence ferme mais neutre en 
relation à l’art. Cette idée constitue l’un des fils conducteurs de mon travail : 
une œuvre d’art n’a pas à être exposée dans des espaces qui lui sont soumis. 

Nous avons délibérément élaboré une typologie qui n’est pas appropriée 
à des projets durables : l’ensemble est conçu pour fonctionner comme un 
cheval de Troie. En accord avec notre approche, la construction des pavillons 
sera aussi simple que possible. L’ensemble sera dépourvu de commodités, 
à l’exception d’un petit générateur prévu pour éclairer les interventions qui 
auront lieu de nuit. Le bois sera uniquement traité avec un enduit anti-moi-
sissure dans les endroits où le climat l’impose – les montagnes et la savane. 

La meilleure façon de comprendre l’architecture de ce pavillon est sans 
doute de penser à une ruine moderne dont la charpente serait toujours 
exploitable. L’idée est que la structure de base du pavillon – la ruine – peut 

facilement s’adapter aux besoins précis des personnes amenées à l’utiliser. Il 
suffit d’ajouter certains matériaux locaux, de la tôle ondulée par exemple, pour 
apporter des modifications. Ce type d’aménagement au cas par cas est tout 
à fait possible, et même bienvenu. C’est là tout le défi : concevoir une plate-
forme que les artistes pourront utiliser mais qu’ils pourront aussi s’approprier. 
S’il est possible de transformer l’extérieur des pavillons, il est indispensable de 
maintenir la distinction entre l’intérieur et les œuvres d’art elles-mêmes. On 
est dans une tension contradictoire entre un élan vers l’extérieur, la géométrie 
partant à la rencontre de l’environnement, et un élan vers l’intérieur, l’accent 
étant mis sur les œuvres d’art et sur la lumière qu’elles reçoivent.

Tripoli, Libya Cairo, Egypt Yaounde, Cameroon

David Adjaye, Photographic Survey of the 53 African capitals, 2000-2010



2726

The question of the exhibition is intimately 
bound to that of the audience, and it seems to 
me to be a question of obvious theoretical rele-
vance, as it symbolises, I believe, a question to 
which the contemporary world, in the broadest 
sense, will have to provide answers. What is at 
stake is the ‘essential question’ posed by Ernst 
Bloch towards the end of the last century: the 
question of the We in the I. With regard to the 
exhibition, the task is to devise strategies to 
put art in the street and make it accessible to 
all. Of course, these thoughts are not new.

For our purposes here it is necessary to 
recall the difference between a public or-
ganisation, of or belonging to the State, and 
an endogenous organisation that emanates 
from human beings, from citizens. The 
former strives for purely administrative ef-
ficacy, while the latter concerns ‘ordinary’ 
everyday life, in which, little by little, the ele-
ments that determine the social sphere take 
shape. The notions of public and private are 
eminently conflictual, in the sense that one 
seeks to restrict the liberty of the other. To 
use Jürgen Habermas’s terminology, there 
is, on the one hand, the people, that ‘private 
entity’, and, on the other, the state, that 
‘public entity’ — or, at the very least, that 
entity that is responsible for managing the 
public sphere.1 Thus, the state is in charge of 
implementing an ‘official’ culture in line with 
a political project. Since the projects may 
vary from one government to the next (even 
though the state is premised on the continu-
ity of the rule of law), it is not unusual for 
the priorities to change accordingly. We can 
therefore speak of an exogenous organisation 
carried out by public authorities, in opposi-

tion to the endogenous organisation that 
belongs to the private sphere.

What audience do we reach out to when we 
design an exhibition outside of the traditional 
places of consecration, namely museums and 
biennials? How can one make a contemporary 
art project accessible to all, in countries where 
the institutional and artistic infrastructure is 
lacking? This is not to say that the issue is 
irrelevant in the West. But it must be under-
stood differently in non-Western countries, 
where the challenge is to invent other models 
and other forms, adapted to a specific terri-
tory, sociology and culture. As Hannah Arendt 
explains: ‘Society is the form in which the 
fact of mutual dependence for the sake of life 
and nothing else assumes public significance 
and where the activities connected with sheer 
survival are permitted to appear in public’.2 
The form to which Arendt refers is precisely 
the un-organised domain, which frequently 
spills over onto the structured sphere of the 
public domain. Thus, spontaneous popular 
demonstrations are a part of this spillover in 
hierarchical societies. Occurrences of spillover 
constitute the power of appropriation and 
transformation typical of a popular audience, 
which, whatever the original guidelines, will 
manage to create its own spectacle, its own 
exhibition. It is the way in which it uses what 
is on offer that eventually determines the true 
function of the tools devised outside of it.

In so-called ‘third world’ countries, and 
particularly in Africa, the manner in which 
the people use the instruments available is 
frequently characterised by a transformation 
and reinterpretation, both of which I feel are 
central to ‘open’ exhibitions. For, when we 

Of curating and  
audiences

Simon Njami

Akibode Akinbiyi, Idumota, Lagos Island (Lagos). From the series Lagos: All Roads, 2001



2928

develop projects that will later be submitted 
to the public for approval, we require a degree 
of understanding of our audience (which we 
could also name clientele or public), in order 
to determine its needs, and then find the ap-
propriate solutions to the difficulties caused by 
our life in common. But, unlike the structures 
put in place by the state, there is no intermedi-
ary between the sponsor and the user, for the 
two coincide.

Because the public domain is the space 
that structures communities, it highlights 
the striking difference in Africa between the 
city and the countryside. Whereas African 
cities seek to be rough copies of European 
ones, the public space in African rural areas 
is arranged organically. In the countryside, 
the social mechanism is constructed by the 
ordinary people at the bottom. In contrast, 
it is the political powers that structure the 
cities, those strategic places where the 
entire country is organised. And it is not 
unusual for the ‘ancestral’ organisation to 
transfer from rural to urban sites, providing 
African cities with an element that external 
onlookers may qualify as anarchic. The ar-
chitecture or urban planning of projects like 
Oscar Niemeyer’s Brasilia or Le Corbusier’s 
(never completed) Radiant City, are guilty 
of attempting to tackle and anticipate all of 
society’s needs. Yet the specificity of hu-
man beings is their unpredictability, the way 
they reorganise structures according to their 
basic needs.

The more structured a society is, the 
more totalitarian its public sphere will appear, 
because, in such cases, the state is in charge 
both of the means of control and of imple-
mentation. In societies where technocratic 
control is less widespread (societies that are 
often presented as being barely democratic or 
undemocratic), it is impossible to make me-
dium- or long-term societal forecasts, since 
the people dispose of a larger space, which 
compensates for the failings of the state, in 
which to express themselves.

In the notion of living together that we 
are exploring, the place occupied by art is 
crucial, because the artist, as a citizen, must 
be capable of representing the mood of the 
people, in a personal manner and without 
mediation. However, with regard to public 
art, societies function according to the same 
centralised rules: orders are placed by the 
state, which is guided by a political rather 
than an artistic vision, and the works of art 
that cover Western cities (indeed, cities 
everywhere) bear greater resemblance to an 
official art — that is, a functional art, since 
the artists refer to an order which may set 
out requirements that run counter to the 
originality of their inspiration. This is most 
probably why, in recent decades, we have 
witnessed a proliferation of personal projects 
under the guise of ephemeral installations or 
of interactive projects in which participation 
is the guiding principle.

This trend, which, one could argue, stems 
from an increasing awareness of the artist’s 
role in society, seems somewhat superficial in 
so-called ‘developed’ societies.

In so-called ‘emerging’ societies, the 
questions that the artist must tackle are 
expressed differently. The status of the artist 
in the West is relatively well defined, with 
a system of values, of recognition and of 
exhibition that places the artist in a privi-
leged position. But, in Africa, the artist is no 
different than other citizens; this is so much 
so that, with the separation characteristic 
of the West destroyed, artistic production is 
necessarily receptive to the people’s con-
cerns, at times running the risk of weakening 
its aesthetic and intellectual impact.

There is no ‘centred causal logic’ in 
Africa, but rather a series of micro-logics, 
which, brought together, form the social 
fabric. Markets, neighbourhoods and court-
yards therefore become the places where a 
specific aesthetic is created. For make no 
mistake: we are indeed dealing with aesthet-
ics here. It is an aesthetics of scraps, of bits 

Jodi Bieber, One, two, three and … The Ennerdale Academy of Dance, south of Johannesburg, 1997.  
© Jodi Bieber, courtesy Goodman Gallery

Musa Nxumalo, Alternative-kidz. Bongani Msiza, Durban, 2008



30

and pieces, an aesthetics of nothingness that 
is expressed, not in monuments or concrete 
instruments (Africa built castles or mosques 
made of earth), but in the primary immate-
riality that has always been Africa’s secret. 
The form is no longer palpable or definable; it 
is pure affect. It is a social management that 
is carried out and reinvented day by day. The 
belief that the physical arrangement of Afri-

can cities is not designed according to rules, 
plans or tangible criteria, is evidence of an 
inability to decipher the subtle human canvas 
that connects all things amongst themselves. 
It is like trying to compare Western social 
organisation with a non-Western type of 
organisation, while lacking all the appropri-
ate tools. The project that we are offering 
audiences in African capital cities aims to 

Jean Depara, Franco à la casquette, c. 1965. © Dokolo, Revue Noire

Santu Mofokeng, Raflaga Matau Bapong, c. 1986



3332

position itself at the intersection of the public 
and the private, and to serve as a flexible 
tool that will work, to use Achille Mbembe’s 
expression, at the border of the perceived and 
the tangible.

What is Art at Work?
Art at Work is an experiment, a proposi-

tion. That’s why I prefer to call it a project. 
The idea is not to impose a system on Africa. 
That has been done before. To introduce new 
systems for showing and interacting with art. 
The Western model is not, not necessarily, 
anyway, the best model to show or pres-
ent the visual arts. With David Adjaye, the 
pavilion’s architect, we explored what sorts 
of things were sufficiently fluid, sufficiently 
interactive, to fill out the structure. We call 
Art at Work a project because we paid close 
attention, from the start, to the interventions 
that take place within it, and to the criticisms 
that was leveled at it. For we really see what 
we are doing as a proposition, one that con-
tinues to change in nature as a result of what 
people do with it, one that has been evolving 
with each stop on its itinerary.

What we are showing within this struc-
ture, this tool, are moments. One moment 
will be called yesterday, a second today, 
and a third tomorrow. It goes without saying 
that these moments blend into one another. 
I wanted the blending of these different mo-
ments to be present already in the concep-
tion phase of the project. But, for a more 
formal description, yesterday is a space 
composed of photographs. What better to 
situate, with the illusion they give of reality, 
those stated moments. A black and white 
photograph calls the 1960s to mind, and 
you are immediately transported elsewhere. 
I am thinking, for example, of the amaz-
ing photo of Nelson Mandela sparring on a 
rooftop. This image can be a symbol for all 
sorts of things. In this photograph, we can 
see a symbol of Mandela’s fights, and also of 
Africa’s many struggles, many bouts. Then 

there are moments of passage, of transi-
tion, which I call hubs, or today. This is 
represented by David Adjaye’s decade-long 
photographic survey of fifty-two African 
capitals. These photos localize us, they situ-
ate the debate, not in the exhibition space, 
but in the larger space of Africa’s capitals, 
its urban context. There is also the space for 
the local communities, the local stakehold-
ers, as they like to say, which intervene and 
bring their contribution to the project. These 
spaces change with each stop. A third space, 
tomorrow—which, again, is a metaphorical 
tomorrow—is where we will show pieces of 
contemporary art.

We wanted something light, in all senses 
of the word, because what is light can be 
changed. This explains our choice for pho-
tography as opposed to other heavier works 
of art, more problematic for transportation, 
and, at a symbolic level, too anchored to a 
specific reality. We wanted something that 
would spark reflection, that would court 
change and transformation. Something that 
would remain open.

Simon Njami

1. Jürgen Habermas, The Structural Transfor-
mation of the Public Sphere: An Inquiry into a 
Category of Bourgeois Society, trans. Thomas 
Burger & Frederick Lawrence (Cambridge, MA: MIT 
Press, 1991).
2. Hanna Arendt, cited in Habermas, The Structural 
Transformation of the Public Sphere, 19. The pas-
sage comes from The Human Condition (Chicago: 
University of Chicago Press, 1973) 46.
3. Achille Mbembe, On the Postcolony, trans. A. M. 
Berret et al. (Berkeley: University of California Press, 
2001) 241.

Bob Gosani, Treason Trial: End of Round One (Nelson Mandela boxing on the rooftop of a newspaper building 
in Johannesburg, 1957). © BAHA, courtesy Bailey Seippel Gallery, Johannesburg



3534

La question de l’exposition, qui est intime-
ment liée à celle d’audience, me paraît d’une 
actualité théorique évidente, dans la mesure 
où elle symbolise, à mon sens, la question à 
laquelle le monde contemporain, de manière 
générale, devra absolument apporter des 
réponses pertinentes. Car il s’agit en réalité 
de répondre à « la question essentielle » 
posée par Ernst Bloch à la fin du siècle 
dernier : la question en soi du Nous. Dans le 
contexte qui nous préoccupe, il s’agit d’éla-
borer des stratégies qui mettent l’art dans la 
rue, à la portée de tous. Cette réflexion n’est 
pas neuve, naturellement. Et nous sommes 
ici contraints de faire la différence entre 
l’organisation publique, au sens étatique, et 
l’organisation endogène qui émane des êtres 
humains, des citoyens. Lorsque l’une vise 
à une efficacité tout administrative, l’autre 
a pour objet un quotidien « banalisé », dans 
lequel, au jour le jour, se forgent les éléments 
qui définiront l’espace social. Les notions de 
public et de privé sont éminemment conflic-
tuelles dans la mesure ou l’une vise à limiter 
les libertés de l’autre. Il y a, pour reprendre 
la terminologie de Jürgen Habermas1, d’une 
part le peuple, « entité privée », et d’autre 
part l’Etat, « entité publique », ou du moins, 
entité qui a en charge la gestion de l’espace 
public. Ainsi, l’Etat, serait en charge de la 
mise en œuvre d’une culture « officielle » qui 
répondrait à un projet politique. Les projets 
variant selon les gouvernements, même si 
l’Etat suppose une permanence de la règle, 
il peut arriver que les priorités changent d’un 
gouvernement à l’autre. Nous pouvons donc 
parler d’une organisation exogène qui serait 
mise en œuvre par les pouvoirs publics à 

laquelle s’opposerait une organisation endo-
gène qui serait celle de l’espace privé.

A qui s’adresse-t-on, quel public vise-
t-on lorsque l’on conçoit une exposition en 
dehors des sphères de consécration tradi-
tionnelles que sont les musées et les bien-
nales ? Comment rendre des propositions 
plastiques contemporaines accessibles à 
tous, dans des pays où les infrastructures 
muséales et artistiques font défaut ? Non pas 
que la question ne se pose pas en Occi-
dent, mais dans les pays non-occidentaux, 
elle prend des accents particuliers puisqu’il 
s’agit d’inventer d’autres modèles et d’autres 
formes, adaptées à un territoire, une sociolo-
gie, une culture donnés. Comme l’explique 
Hannah Arendt : « La société est une forme 
de vie en communauté au sein de laquelle la 
dépendance où se trouve l’homme vis-à-vis 
de son semblable, ne serait-ce qu’à seule fin 
de survivre, acquiert une importance d’ordre 
public, et au sein de laquelle, par consé-
quent, les activités qui ont pour seul but la 
conservation de la vie ne se contentent pas 
de se manifester sur le plan public mais sont 
également en mesure de déterminer la forme 
que revêt le domaine public »2. Cette forme à 
laquelle Arendt fait référence est précisément 
le domaine non organisé qui déborde souvent 
sur la sphère calibrée du domaine public. 
Ainsi, les manifestations populaires spon-
tanées feraient partie de ces débordements 
dans une société pyramidale. Ces déborde-
ments constituent la force d’appropriation 
et de détournement de tout public populaire 
qui, quelles que soient les consignes annon-
cées, se débrouillera pour fabriquer son 
propre spectacle, sa propre exposition. C’est 

DE L’EXPOSITION  
et des publics

Simon Njami

Santu Mofokeng, Chief More funeral, Gamogopa-bus, c. 1986

Zineb Sedira, The lovers, 2008. © Zineb Sedira, courtesy galerie Kamel Mennour



3736

la manière dont il va se servir de ce qui lui est 
proposé qui déterminera ensuite la véritable 
fonction d’outils pensés et mis en œuvre en 
dehors de lui.

Dans les pays dits du tiers-monde, et 
notamment en Afrique, la manière dont 
le peuple va se servir de ces instruments 
mis à sa disposition relève souvent du 
détournement, de la réinterprétation qui 
me paraissent être les deux piliers de toute 
exposition « ouverte ». Car nous devons, 
dans l’élaboration même des projets que 
nous soumettrons à la sanction du public, 
détenir une connaissance minimale de notre 
audience, que l’on pourrait également nom-
mer clientèle ou public, afin d’en déterminer 
les besoins pour ensuite trouver les solutions 
idoines qui permettraient de résoudre les 
difficultés posées par un vivre ensemble. 
Mais, à la différence des structures mises en 
place par l’Etat, il n’existe aucun intermé-
diaire entre le commanditaire et l’utilisateur, 
puisque les deux se confondent.

Le domaine public étant l’espace qui 
structure une communauté fait apparaître, 
en Afrique, une différence nette entre la ville 
et la campagne. Alors que la ville africaine se 
veut une copie brouillonne des villes euro-
péennes, dans les campagnes, l’espace est 
organisé de manière organique. Alors que 
dans l’une des structures, le mécanisme est 
fabriqué par le bas, c’est-à-dire par ceux-là 
même qui le vivent au quotidien, dans les 
villes, places stratégiques où se joue l’orga-
nisation d’un pays, les pouvoirs politiques 
prennent en charge la structuration de la 
ville. L’architecture ou l’urbanisme de projets 
comme ceux d’Oscar Niemeyer à Brasilia 
ou encore la Cité Radieuse de Le Corbusier 
(qui n’ont pas été achevés) pèchent dans la 
mesure où ils entendent prendre en compte 
et anticiper tous les besoins de la société. Or 
le propre de l’humain est d’être imprévisible 
et de réorganiser toute structure en fonction 
de ses besoins vitaux. Plus une société est 
structurée, plus son espace public pren-

dra des accents totalitaires, puisque l’Etat 
dispose à la fois des moyens de contrôle et 
de mise en œuvre. Dans les sociétés où le 
contrôle technocratique est moindre (socié-
tés souvent présentées comme peu ou pas 
démocratiques), les projections sociétales ne 
peuvent se faire ni à moyen, ni à long terme, 
le peuple dispose d’un espace d’expression 
plus large, puisqu’il vient combler, de fait, les 
manquements de l’Etat.

La place de l’art, dans la notion de 
vivre-ensemble que nous explorons, devrait 
être capitale, puisque l’artiste, en tant que 
citoyen, serait capable de représenter, d’une 
manière personnelle et sans médiation, 
les humeurs du peuple. Pourtant, s’agis-
sant d’art public, les sociétés fonctionnent 
selon les mêmes règles centralisées : les 
commandes sont faites par l’Etat, dans une 
vision plus politique qu’artistique, et les 
œuvres qui en découlent s’assimilent plus à 
un art officiel, c’est-à-dire un art fonctionnel, 
dans la mesure où ses auteurs répondent à 
une commande dont le cahier des charges 
peut aller à l’encontre de l’originalité de leur 
inspiration. C’est sans doute la raison pour 
laquelle nous avons assisté, au cours des 
récentes décennies, à l’éclosion de projets 
personnels sous forme d’installations éphé-
mères ou de projets interactifs dans lesquels 
le principe de la participation est le mot 
d’ordre.

Cette tendance, que l’on pourrait dire 
issue d’une prise de conscience du rôle de 
l’artiste dans la société, prend des accents 
superficiels dans les sociétés dites dévelop-
pées. Dans les sociétés dites émergentes, 
les questions auxquelles doit se confronter 
l’artiste se traduisent de manière différente. 
Si, en Occident, le statut de l’artiste est 
plus ou moins défini, avec un système de 
valeur, de reconnaissance et d’exposition qui 
place l’artiste dans une position privilégiée, 
en Afrique l’artiste ne se distingue pas des 
autres citoyens, si bien que la séparation qui 
existe en Occident est annihilée et que la Installation view of the exhibition in the pavilion, Ouagadougou, photo David Adjaye, 2011



3938

production artistique se trouve nécessaire-
ment en résonance avec les préoccupations 
du peuple, au risque, parfois, d’affaiblir sa 
portée esthétique et intellectuelle.

Il n’existe pas, en Afrique, de « logique 
causale centrée », mais plutôt un ensemble 
de micro-logiques dont la mise en com-
mun forme la trame sociale. Un marché, un 
quartier, la cour d’une maison, deviennent 
ainsi les lieux où se fabrique cette esthé-
tique particulière, car il s’agit bien d’esthé-
tique, que l’on ne s’y trompe pas, mais une 
esthétique du peu, une esthétique du rien 
qui ne se traduit pas en monuments ou en 
instruments concrets (l’Afrique construisait 
des châteaux et des mosquées en terre), 
mais dans une immatérialité première dont 
l’Afrique a le secret. La forme n’est plus 
une entité palpable et définissable, elle est 
ressenti pur. Elle est quotidienneté d’une 
gestion sociale qui est à réinventer tous les 
jours. Penser qu’en Afrique l’organisation 
physique de la cité n’obéit à aucune règle, 
à aucun dessein ou critère tangible, relève 
naturellement de l’incapacité à déchiffrer 
la subtile toile humaine qui relie les choses 
les unes aux autres. Cela revient à vouloir 
comparer, sans disposer des outils adéquats, 
une organisation sociale occidentale avec 
une organisation sociale non-occidentale. 
L’ambition du projet que nous proposons au 
public des capitales africaines est de se situer 
à l’intersection du public et du privé, d’être 
un outil modulable qui travaillera, pour 
reprendre l’expression d’Achille Mbembe, à 
la frontière du perçu et du tangible.3

Qu’est-ce qu’ Art at Work ?
Art at Work est une expérimentation, c’est 
une proposition. C’est pour cela que je 
préfère l’appeler un projet. L’idée n’est pas 
d’imposer un système en Afrique – cela 
a déjà été fait. L’idée est de proposer des 
systèmes de démonstration, des systèmes 
d’interaction, par rapport aux expositions. 
C’est-à-dire que le modèle occidental n’est 

pas forcément, aujourd’hui, le meilleur 
modèle pour montrer des choses, pour pré-
senter l’art visuel. Donc, avec David Adjaye, 
qui a conçu la structure, nous nous sommes 
demandés quels eléments seraient suffi-
samment fluides, suffisamment interactifs, à 
proposer. Et si cela s’appelle un projet, c’est 
que, depuis son début, nous tenons compte 
des différentes interférences et des critiques. 
Nous nous situons vraiment dans un proces-
sus de proposition, qui se modifie, qui évolue 
selon les étapes, et selon ce que les gens en 
font. Ce que nous mettons là, c’est un outil.

A l’intérieur de cette structure, de 
cet outil, sont exposés des moments. Un 
moment s’appelle « avant », un autre 
s’appelle « aujourd’hui », et le dernier 
« demain ». Evidemment, ces moments sont 
des moments qui s’interpénètrent. Déjà, 
dans le projet conceptuel, je voulais qu’il 
y ait une interpénétration de ces différents 
temps. Mais, d’une façon un peu plus for-
melle, dans la partie « avant », se trouvent 
des photographies, qui situent mieux, avec 
l’illusion de réalité, les temps donnés. Ainsi 
vous avez une photo en noir et blanc, qui 
évoque les années 60, vous vous sentez déjà 
transporté dans un ailleurs. Je pense par 
exemple à cette photo formidable où Nelson 
Mandela s’entraîne à boxer sur un toit. Cette 
figure peut renvoyer à beaucoup de choses 
symboliquement, rien que par une photo : 
on connaît les combats qu’il a menés, qui 
peuvent aussi symboliser les combats menés 
par l’Afrique. Il y a des lieux de passage, que 
j’appelle des « hubs », qui sont les moments 
d’aujourd’hui, qui sont représentés par les 
photos que David Adjaye a prises des 52 
capitales d’Afrique pendant 10 ans. Ces 
photos situeront, “localiseront” un peu les 
débats dans des espaces qui ne sont pas 
forcément les espaces où se situera l’expo-
sition, mais qui sont des espaces propres 
aux capitales africaines. Il y aura aussi des 
espaces pour les populations locales, les 
« stakeholders », le terme a la mode, pour 

qu’elles puissent intervenir, apporter leur 
contribution. Ces espaces-là se modifieront 
d’une étape à l’autre. Et le troisième espace, 
celui de demain, qui est, encore une fois, un 
domaine métaphorique, est l’espace où il y 
aura des œuvres d’art contemporain.

Comme nous avons voulu quelque chose 
de léger, dans tous les sens du terme, parce 
que ce qui est léger peut être modifié, nous 
avons mis l’accent sur les photos et sur la 
vidéo, plutôt que sur des œuvres lourdes 
qui, au niveau du transport, et même de 
la symbolique, seraient trop ancrées dans 
une réalité. Nous voulions quelque chose 
qui puisse faire réfléchir, faire transformer. 
Quelque chose qui resterait ouvert.

1. Jürgen Habermas, L’espace public, 
Paris, Payot, 2008.
2. Hannah Arendt, citée par Habermas, 
L’espace public, p. 30.
3. Achille Mbembe, De la postcolonie, 
Paris, Karthala, 273.

Installation view of the exhibition in the pavilion , Ouagadougou, photo David Adjaye, 2011



4140

viewer will be captured into an interplay be-
tween looking at the fetish and being looked 
at by the audiences of FESPACO. 

This is an extract from his report after the 
residency : 
“Ouagadougou is known for two specific features ; it 
is a place with a very ancient tradition of ritual masks 
and sacred objects and at the same time a place known 

worldwide as a focal point for African Cinema with FES-
PACO its biennial film festival. In my stay in Ouagadou-
gou I worked on a project to try and integrate these two 
very different tendencies ; of mixing the primordial beauty 
of the wooden sculptures with an expression made from 
moving images. My idea was to make a sculpture based 
on a traditional fetish, that would incorporate within it 
video images. A sort of divinity of Light.”

At the end of his residency Eshetu was inter-
viewed on the role of artists in today’s society 
and in particular in Africa : 
“We expect artists to say the truth about what they feel 
about things and how they think about things,” … “By 
expressing what it is that he thinks and feels – and what 
he thinks is right, and what he thinks is beautiful and 
what he thinks is wrong – the artist is a kind of barom-
eter of the society he’s living in.” …“I think the great 
difficulty is for an African artist to be aware of his role in 
those terms.” 

The objective of the program is to invite an Af-
rican contemporary artist to develop a commis-
sioned project. He or she is asked to focus on 
the role of art in addressing major historical and 
social issues such as the 50th anniversary of 
independence of a number of African nations or 
the future of museums in Africa. The resulting 
art project is donated to the local partner arts 
organization involved in making the residency 
productive. The two-to-three week residency is 
connected to either the opening of the exhibi-
tion or to the workshop, so that local artists 
involved in the exhibit have a chance to interact 
with the artist in residence.

Two artists have already participated in the 
program and below is a brief presentation of 
their experience. Three more artists are be-
ing selected for upcoming venues.

Theo Eshetu (Ethiopia), Ouagadougou, 
February 14th – March 5th 2011
Theo Eshetu has worked in media art since 
1982, creating installations, video art works, 
and television documentaries. As a video-
maker, he explores the expressive capabilities 
of the medium and the manipulation of the 
language of television. 
His work has been shown at the Institute of 
Contemporary Art, London ; the Museum of 
Contemporary Art, Rome ; the Museum of 
Modern and Contemporary Art, Nice ; the 
2nd Video Biennial of Fukui, Japan, and at 
festivals such as the Venice Film Festival ; 
London Film Festival ; International Festival 
of Film on Art, Montreal ; and other venues 
throughout the world. 

During his residency Theo Eshetu devel-
oped his project proposal into a multi-media 
research. The first output was a photographic 
reportage of the FESPACO Film festival, of 
which he captured uncanny and emblematic 
moments. He has called this series around 
FESPACO. Eshetu’s main work, which 
will be donated to the National Museum of 
Burkina Faso once it is completed, consist in 
a one hour video of the gazes of audiences at 
the movie screenings during the FESPACO 
festival. These images were filmed in the dark 
with a special infrared camera. It is a proj-
ect about spectatorship, but also about an 
encounter between different cult objects. The 
video in fact will be embodied in a traditional 
sculpture. This installation will generate a 
short circuit between the modern cult of cin-
ema and the traditional cult of fetishes. The 

Art at Work’s  
artist residency  

program

Theo Eshetu, Projectionniste du Cinéma Burkina, de la série Autour de FESPACO, 2011



4342

Bili Bidjocka (Cameroon), Addis Ababa, 
10 May – 2 June 2011
Bili Bidjocka is a Camerounian artist based 
in Paris who over the past thirty years has 
worked with performance and installation 
focusing on urban living and traditional 
rites and practices. He has participated in a 
number of collective exhibitions such as the 
Biennales of Johannesburg (1997), Havana 
(1997), Dakar (2000), Taipei (2004) and 
Venice Biennale (inside Check List – Luan-
da Pop, 2007 curated by Fernando Alvim and 
Simon Njami) ; he has exhibited his works 
in the New Museum of Contemporary Art of 
New York and in the exhibition Africa Remix 
(Düsseldorf, London, Paris, Tokyo, Johan-
nesburg, 2005–2007). He founded and 
directed the contemporary Art Center Matrix 
Art Project in Brussels.

Bidjocka’s proposal prior to his departure 
to Addis was to realize a new edition of his 
performance Do Not take. Do not eat. This 
is not my boody… at the site of the pavilion. 
Aida Muluneh, the director of the Modern Art 
Museum in Addis was chosen to play the key 
role in the performance and to select the other 
eleven participants. Because of difficulties 
with the installation of the pavilion, Bidjocka 
had to re-think his project and transformed it 
into a working group of 13 artists including 
himself and Aida Muluneh. The workshop fo-
cused on the pictorial theme of the Last Sup-
per with reference in particular to Leonardo da 
Vinci’s (La Cene), understood in its historical, 
philosophical, political and spiritual dimen-
sions. A film maker recorded all the sessions 
of the four workgroups created. The discus-
sions and reflections led to the identification of 
four themes that inscribed themselves in the 
overall debate opened by Visionary Africa : 
1) contemporary art in contemporary culture, 
in general, and African in paticular ; 2) The 
museum as the space for art; 3) Artists in the 
space for art, as operators; 4) African artists, 
their art and their museum. 

Writing about the artists who participated in 
this workshop and their working conditions 
in Addis, Bidjocka says:
“The artists I worked with in the course of this residency 
represent, in the diversity of their social backgrounds and 
artistic practices, a broad range of the artists of Addis 
Ababa. Their artistic productions are, in their form, quite 
similar to what can be observed ‘elsewhere.’ 
Still, like many African artists, they are confronted with 
the absence of the social and economic dynamic of artis-
tic activities in their cities. 
Once out of an academic system (the university) that 
is solid, efficient and streamlining, these artists find 
themselves lacking wherewithal and obliged, above all, to 
pursue their careers in considerable isolation.
Addis Ababa, moreover, has the following peculiarity: it is 
an immense city with a fairly developed urban infrastruc-
ture, but whose systems of communication are defective. 
One might thing that this ‘isolating’ situation would 
stimulate original collective or group actions. Paradoxi-
cally, however, the ‘collective creation’ we pursued to-
gether in the three weeks of the residency was a first time 
experience for most of the artists in the group. It was 
an original experience for them, and the meetings and 
exchanges were filled with enthusiasm and, sometimes, 
even passion.”

Bidjocka founded with these artists The last 
supper-Group. 
The group is composed by: Nuru Abegazu, 
Berhanu Ashagrie, Behailu Bezabiy, Dawit 
Gerresu, Mery Kokeb-derege, Tamrat Geza-
hegne, DanielAlemayehu, Mehrit Kebede, 
Mulugeta Kassa, Tewodros Hagos, Genet 
Alemu, Aida Muluneh and Bili Bidjocka.

© Bili Bidjocka – The last supperGroup, 2011

A still from Theo Eshetu’s video of the audience’s gazes during FESPACO, 2011



4544

Au terme de sa résidence, Eshetu a répondu 
à quelques questions sur le rôle de l’artiste 
dans la société d’aujourd’hui et plus particu-
lièrement dans les sociétés africaines. 
« On attend de l’artiste qu’il dise la vérité sur ce qu’il 
ressent par rapport aux choses, sur sa façon de réfléchir 
aux choses. (…) En exprimant ce qu’il pense et ce qu’il 
ressent – en parlant de ce qu’il trouve juste, de ce qu’il 
trouve beau, de ce qu’il trouve mal –, l’artiste est une 
sorte de baromètre de la société dans laquelle il vit. (…) 
Je pense que la grande difficulté, pour un artiste africain, 
c’est d’avoir conscience de son rôle dans ces termes. »

Bili Bidjocka (Cameroun), Addis Abeba, 
10 mai – 2 juin 2011
Bili Bidjocka est un artiste camerounais 
installé à Paris qui crée depuis trente ans 
des performances et des installations portant 
sur la vie urbaine et les rites et pratiques 
traditionnels. Il a participé à de nom-
breuses expositions collectives : la biennale 
de Johannesburg (1997), de La Havane 
(1997), de Dakar (2000), de Taipei (2004) 
et de Venise (inside Check List – Luanda 
Pop, 2007, organisée par Fernando Alvim 
et Simon Njami), il a exposé ses œuvres 
au musée d’art contemporain de New York 
et dans l’exposition Africa Remix (Düssel-
dorf, Londres, Paris, Tokyo, Johannesburg, 
2005-20079. Il a fondé et dirigé le centre 
d’art contemporain Matrix Art Project de 
Bruxelles. 
Avant son départ pour Addis, Bidjocka avait 
proposé de réaliser une nouvelle version de 
sa performance Do not take. Do not eat. 
This is not my body… sur le site du pavillon. 
Aida Muluneh, la directrice du musée d’art 
moderne d’Addis, a été choisie pour jouer le 
rôle principal et pour sélectionner les onze 
autres participants. En raison des difficul-
tés rencontrées à l’installation du pavillon, 
Bidjocka a dû repenser son projet, qu’il a 
transformé en un groupe de travail de treize 
artistes, dont Aida Muluneh et lui-même. 
L’atelier a porté sur le thème pictural du 
Dernier repas, avec une référence particu-
lière à la fresque de Léonard de Vinci (La 

Cène), saisie dans sa dimension historique, 
philosophique, politique et spirituelle. Un 
vidéaste a filmé les sessions des quatre 
groupes créés. Les débats et réflexions ont 
mené à l’identification de quatre thèmes qui 
s’inscrivent dans le débat initié par Visio-
nary Africa : 1) l’art contemporain dans la 
culture contemporaine en générale et dans la 
culture contemporaine africaine en particu-
lier, 2) le musée en tant qu’espace consacré 
à l’art, 3) les artistes au sein de l’espace 
consacré à l’art, en tant qu’opérateurs, 4) les 
artistes africains, leur art et leur musée. 
Voici ce que dit Bidjocka au sujet  
des artistes qui ont participé à son atelier et 
de leurs conditions de travail à Addis :
« Les artistes avec lesquels j’ai réalisé ces séances de 
travail représentent, dans leur diversité, un panel large 
des artistes de la ville d’Addis Abeba. Autant par leurs 
origines sociales que par leurs pratiques. Leurs produc-
tions artistiques sont assez similaires, dans leurs formes, 
de celles que l’on peut observer globalement « ailleurs ». 
Comme pour beaucoup d’artistes en Afrique, ils sont né-
anmoins confrontés à un manque de dynamique sociale 
et économique de l’activité artistique dans leur ville.
Une fois sortis d’un système académique (l’université) 
plutôt solide, performant et très encadrant, ces artistes 
se retrouvent assez démunis et surtout très isolés pour la 
poursuite de leur carrière. 
Addis Abeba a aussi cette particularité d’être une 
immense ville aux infrastructures urbaines plutôt 
développées, mais dont les systèmes de communication 
sont très défaillants. On pourrait imaginer que cette 
situation « d’isolement » soit stimulante pour des  
actions originales de regroupement. 

L’objectif de ce programme est d’inviter un 
artiste africain contemporain à travailler 
sur un projet de commande portant sur le 
rôle que peut jouer l’art dans les débats 
sur des thèmes historiques et sociaux, 
comme le cinquantième anniversaire de 
l’indépendance d’un certain nombre de 
nations africaines ou l’avenir des musées 
en Afrique. L’œuvre produite est ensuite 
offerte à l’organisation locale partenaire de 
la résidence. La résidence de deux ou trois 
semaines coïncide soit avec l’inauguration 
de l’exposition soit avec l’atelier, afin que 
les artistes locaux impliqués dans ce projet 
aient l’occasion de rencontrer l’artiste en 
résidence. 

Deux artistes ont déjà participé à ce pro-
gramme, voici une brève présentation de leur 
expérience. Trois artistes seront choisis pour 
les événements à venir. 

Theo Eshetu (Ethiopie), Ouagadougou,  
14 février - 5 mars 2011
Theo Eshetu travaille sur l’art médiatique 
depuis 1982, il crée des installations, des 
vidéos, des documentaires télévisuels. En 
tant que vidéaste, il explore les capacités 
expressives de ce média et la manipulation 
du langage télévisuel. 
Son travail a été exposé à l’institut d’art 
contemporain de Londres, au musée d’art 
contemporain de Rome, au musée d’art 
moderne et contemporain de Nice, à la 
deuxième biennale de la vidéo de Fukui, au 
Japon, et dans divers festivals : le festival du 
film de Venise, le festival du film de Londres, 
le festival international du film sur l’art de 

Montréal, et lors de nombreux événements 
artistiques à travers le monde.
Au cours de sa résidence, Theo Eshetu a 
travaillé sur une recherche multimédia. Il a 
d’abord réalisé un reportage photographique 
sur le FESPACO, capturant les instants 
étranges et emblématiques du festival. Il a 
intitulé cette série de photos around FES-
PACO. La principale œuvre d’Eshetu, qui 
sera offerte au musée national du Burkina 
Faso une fois achevée, est un film d’une 
heure qui voit défiler les regards des spec-
tateurs lors de la projection des films du 
FESPACO. Ces images ont été filmées dans 
le noir avec une caméra infrarouge spéciale. 
C’est un projet sur le spectateur, mais aussi 
sur une rencontre entre différents objets de 
culte. Ce film va en effet être inséré dans une 
sculpture traditionnelle. Cette installation 
est conçue pour produire un court-circuit 
entre le culte moderne du cinéma et le culte 
traditionnel des fétiches. L’observateur est 
ainsi pris dans une interaction : il regarde le 
fétiche tout en étant regardé par les specta-
teurs du FESPACO.

Voici un extrait du compte-rendu qu’il a 
fourni suite à sa résidence :
« Ouagadougou est célèbre pour deux choses : sa très 
ancienne tradition de masques rituels et d’objets sacrés, 
et sa biennale du film, le FESPACO, qui est essen-
tiel pour le cinéma africain. Au cours de mon séjour à 
Ouagadougou j’ai travaillé sur un projet pour essayer de 
combiner ces deux tendances très différentes, d’associer 
la beauté primordiale de ces sculptures en bois à une 
expression créée avec des images en mouvement. L’idée 
était de fabriquer une sculpture à partir d’un fétiche 
traditionnel en y imbriquant des séquences de films. Une 
sorte de divinité de la Lumière. » 

Programme de  
résidence d’artiste  

Art at Work

© Bili Bidjocka – The last supperGroup, 2011



4746

Paradoxalement, l’expérience de « création collective » 
que nous avons vécue pendant près de 3 semaines était 
une première pour la plupart des artistes de ce groupe. 
L’expérience était donc originale pour eux. Les rencon-
tres et les échanges pleins d’enthousiasme et parfois de 
passion. »

Bidjocka a créé The last supper-Group avec 
ces artistes, qui profitent maintenant du 
démantèlement du pavillon pour transformer 
le bois de construction en piédestaux desti-
nés à une exposition spéciale qui pourra être 
présentée lors de l’inauguration du nouveau 
siège de l’Union africaine à Addis Abeba 
en janvier 2012. L’idée est de présenter des 
nouvelles pièces des artistes qui sont en 
relation au thème de l’exposition. 
Ce groupe est composé de Nuru Abegazu, 
Berhanu Ashagrie, Behailu Bezabiy, Dawit 
Gerresu, Mery Kobeb-derege, Tamrat Geza-
hegne, Daniel Alemayuh, Mehirt Kebede, 
Mulugeta Kassa, Tewdros Hagos, Genet 
Alemu, Aida Muluneh et Bili Bidjocka. 

Art at Work is engaged in generating spaces 
for debate around the role of art in public 
environments in Africa and promoting a bet-
ter understanding of which audiences it is 
directed to.

The most visible feature of Art at Work is 
an architectural and artistic proposal in the 
form of an exhibition meant to raise questions 
in regards to the ways in which it is possible to 
transform the urban landscape of African cit-
ies, even if for a brief period, and to offer people 
an encounter with contemporary art practice. 
What is the value of such an initiative? How 
can it contribute to a more rich experience of 
public space and what other kind of initiatives 
can operate in this direction?

Art at Work includes a one-day workshop 
program in each of the host cities to extract 
concrete reflections on these issues. Selected 
key players (artists and intellectuals) of the 
city are invited to participate in a discussion 
with the curators to address these ques-
tions, to allow the project to evolve, but also 
to map and collect positions concerning the 
effectiveness of cultural policies both on a 
national and international level in supporting 
a stronger role for art in African civil societ-
ies. The workshop is moderated by curator 
Simon Njami and the director of the local 
Arte Centre partner for each city. Two ad-
ditional African panelists are invited to bring 
additional regional perspectives.

The first workshop took place in Oua-
gadougou and gathered over eighty par-
ticipants. It was moderated by Etienne 
Minoungou, director of the theatre company 
Recreatrales, based in the city, and Nicola 
Setari. The cultural community was well 

represented and there were a number of key 
representatives of the Municipality and of the 
Ministry of Culture, which led to animated 
discussions.

In general, participants are approximately  
10 to achieve quality discussions. They are  
divided in two groups, for common and 
separate sessions throughout the day; 

The theme of the workshop is limited to art 
in public space and how it can transform the 
urban landscape, and structures and audi-
ences;

Discussions lead to a synthetic document 
with propositions. These will be presented in 
the Atlas Manifesto, the closing publication 
of Art at Work.

All issues regarding legislation and cultural 
policies related to public art are addressed, 
and presented in introduction to the work-
shop.

Participants come essentially from the 
contemporary art community. They can 
include one or two representatives of the 
local and national political bodies, not 
chosen for protocol reasons, but instead for 
their knowledge of the governing policies.

Art at workshop

© Bili Bidjocka – The last supperGroup, 2011

© Bili Bidjocka – The last supperGroup, 2011



48

Art at Work vise à créer des espaces de débat 
autour du rôle de l’art dans les environnements 
publics en Afrique et à promouvoir une meil-
leure perception des audiences auxquelles il est 
destiné. 

L’élément le plus visible de Art at Work est 
une proposition architecturale et artistique, 
sous la forme d’une exposition conçue pour 
soulever des questions quant aux manières de 
transformer le paysage urbain des villes afri-
caines, même de façon éphémère, et de créer 
des occasions de rencontre entre les gens et la 
pratique artistique contemporaine. Quelle est la 
valeur d’une telle initiative ? En quoi peut-elle 
contribuer à enrichir l’espace public et quelles 
sont les autres initiatives qui peuvent aller dans 
ce sens ?

Art at Work, c’est aussi un programme 
d’ateliers d’une journée dans chacune des 
villes d’accueil, afin d’élaborer des réflexions 
concrètes sur ces questions. Des acteurs choi-
sis (des artistes et des intellectuels) de la ville 
sont invités à participer à une discussion avec 
les commissaires pour aborder ces questions, 
pour permettre au projet d’évoluer, mais aussi 
pour exprimer et recueillir les différentes idées 
au sujet de la capacité des politiques culturelles, 
à la fois au niveau national et au niveau interna-
tional, à conférer à l’art un rôle plus important 
dans les sociétés civiles africaines. L’atelier est 
modéré par Simon Njami et le directeur du 
centre d’art contemporain partenaire du projet 
dans chaque ville. Deux panélistes africains 
sont en outre chaque fois invités pour apporter 
une dimension régionale au débat.

Le premier atelier a eu lieu à Ouagadougou 
et a rassemblé plus de quatre-vingts partici-
pants. Il a été animé par Etienne Minoungou, 

le directeur de la compagnie de théâtre Recrea-
trales, basée à Ouagadougou, et par Nicola 
Setari. La communauté culturelle était bien 
représentée et il y avait plusieurs représentants 
de la municipalité et du ministère de la culture, 
ce qui a donné lieu à de vives discussions. 

De manière générale :

Les participants sont une dizaine, afin de 
pouvoir mener des débats de qualité. Ils sont 
divisés en deux groupes, qui ont des sessions 
communes et distinctes au fil de la journée. 

L’atelier porte sur l’art dans l’espace public, 
sur la façon dont il peut transformer le paysage 
urbain, sur les structures et les audiences.

Les débats mènent, à la fin de la journée, 
à l’élaboration d’un document synthétique 
présentant des propositions. Celles-ci seront 
exposées dans Atlas Manifesto, l’ouvrage qui 
viendra clôturer le projet. 

Toutes les questions concernant la législation et 
les politiques culturelles liées à l’art public dans 
le pays hôte sont examinées et présentées en 
introduction de l’atelier. 

Les participants doivent être essentiellement 
issus du milieu de l’art contemporain. Quelques 
représentants des entités politiques locales 
et nationales, choisis non pour des raisons 
protocolaires mais pour leur connaissance des 
politiques culturelles existantes, peuvent  
également intervenir.

Art at Workshop

Artists’ comments, 48 hours, Brussels, 2010:

Music as we know it to-
day would absolutely not 
exist without the input of 
African music. People tend 
to forget that rock comes 
from the blues, and the 
blues arrived in the United 
States with the slaves. R&B, 
soul, rap—Manu Dibango 
rapped in the 1970s, well 
before rap had started—it’s 
all African. But developed 
countries are bent on deny-
ing Africa its culture and 
what it has contributed to 
world culture. That is why 
you ask me about the future 
of African music. But African 
music means nothing to 
me: what speaks to me 
are Africa’s many musical 
traditions. People have to 
realize that it’s not possible 
to put a label on Africa, just 
as we don’t put a label on 
Europe. The music played 

in Belgium is not the same 
played in France, or in Bul-
garia. Europeans accept this 
European diversity. But they 
have a hard time accepting 
the same diversity in Africa. 
Why? Because they don’t 
want to recognize that 
Africans have a brain, one 
that, like all brains, has no 
colour, that Africans speak 
Western languages just as 
well as their local languages 
… in short, what is at stake 
in all this, for me at least, 
is the future of humanity, 
not the future of African 
music. And what is the most 
pressing, the most palpable, 
danger for humanity’s sur-
vival on this planet? Money. 
Money is the weapon that 
will destroy us a lot quicker 
than the bomb. Nobody 
has the courage to push 
the button. But money 

kills every day. Every day 
there are people who die 
in Africa, to the detriment 
of its development. Look at 
the Niger Delta: the man-
grove is dead, the water is 
polluted, children are born 
with malformations. And 
nobody gives a damn, as 
long as we have fuel for our 
cars! We couldn’t care less 
about how many children 
have to die for us to have 
the fuel. If you want to talk 
to me about the future of 
humanity, we’ll talk. But the 
future of Africa’s music, no. 
Its many musical traditions 
have always been there, 
and always will be.
— Angelique Kidjo, musician

You should put European 
cars next to these images.
— Rokia Traoré, musician

Installation view, GEO-graphics. Raw Material Company, based in Dakar, presented a selection from  
George Osodi’s photographic series, Oil Rich Niger Delta (2006). Centre for Fine Arts, Brussels, July 2010. 
Photo by Philip de Gobert



51

La musique telle qu’on 
la connaît aujourd’hui 
n’existerait absolument pas 
sans la musique africaine. 
Les gens ont tendance à 
oublier que le rock vient 
du blues. Le blues est ar-
rivé aux Etats-Unis avec les 
esclaves. Le r&b, la soul, 
le rap, … Manu Dibango 
rappait dans les années 70, 
bien avant que le rap ne 
commence. C’est africain 
tout ça. Mais c’est cette 
volonté des pays dévelop-
pés de denier à l’Afrique 
sa culture et ce qu’elle a 
apporté au reste du monde 
qui fait qu’on parle encore 
de l’avenir de la musique 
africaine. On ne peut pas 
parler d’une musique 
africaine, on parlera des 
musiques africaines. Pour 
moi, la musique africaine ne 
veut rien dire : ce sont les 
musiques africaines qui me 
parlent. Il faut que les gens 
se rendent compte qu’on 

ne peut pas mettre une 
étiquette sur l’Afrique. On 
ne met pas une étiquette 
sur l’Europe : la musique qui 
se joue en Belgique n’est 
pas la musique que se joue 
en France, ou en Bulgarie. 
Les Européens acceptent 
cette diversité européenne, 
mais ils ont du mal à accept-
er cette diversité africaine. 
Pourquoi ? Parce que on 
veut pas reconnaître qu’en 
Afrique on a un cerveau qui, 
comme les autres, n’a pas 
de couleur, qu’on parle aussi 
bien les langues occiden-
tales que nos langues … 
Bref, pour moi, c’est l’avenir 
de l’humanité qui est en jeu, 
pas l’avenir de la musique 
africaine.  Et quelle est le 
danger le plus pressant, le 
plus palpable, pour la survie 
de l’homme sur cette pla-
nète? C’est l’argent. L’argent 
et l’arme que vas nous tuer 
beaucoup plus vite que 
l’arme atomique. Personne 

n’a le courage de presser 
le bouton, mas l’argent tue 
tous les jours. Tous les jours 
il y a des gens qui meurent 
en Afrique, au détriment de 
leur propre développement. 
Quand on voit le Delta au 
Niger : la mangrove est 
morte, l’eau est polluée, 
les enfants naissent avec 
des malformations. Et tout 
le monde s’en fout ! Tant 
qu’on a de l’essence dans 
sa voiture, on s’en fout de 
combien d’enfants meurent 
pour qu’on puisse avoir de 
l’essence dans la voiture. 
Donc parlez-moi de l’avenir 
de l’humanité, on discutera, 
mais l’avenir des musiques 
africaines a toujours été là 
et sera toujours là.
— Angelique Kidjo, musicienne

Il faudrait mettre des bag-
noles européennes à coté 
des ces images.
— Rokia Traoré, musicienne

Visite de Rokia Traoré à l’exposition GEO-graphics. George Osodi à l’arrière-plan. Palais des Beaux-Arts, 
Bruxelles, juillet 2010. Photo Philip de Gobert

‘I like the utopian flavour 
of some of the things I’ve 
seen here. My favourite 
room is the one with the 
Unit of currency, the Afro. 
To me, that’s what art 
should be about: it should 
be suggesting visionary 
ideas’. 
— Adam Hochschild, author

‘The artist has to confront 
Africa’s many difficulties, 
its darkness, but he must 
also be the bearer of hope. 
The image of a single Afri-
can currency, the bills bear-
ing the faces of Africa’s 
great leaders, like Sankara 
or Mandela, is a beautiful 
hope. Desperate, maybe, 
but a beautiful hope none-
theless’. 
— Denis Hirson, author

‘I was struck by the way 
Mansour Ciss revisits the 
great figures of recent 
African history, like Lu-
mumba, Sankara, Cheik A. 
Diop … I think that show-
casing these figures, like 
medallions, icons, for the 
younger generation is very 
interesting, both pedagog-
ically and artistically’. 
— Abdourahman A. Waberi, 
author

‘I conceived the Afro, an 
art project for a single, 
pan-African currency, in 
opposition to the colonial 
Franc, the CFA. We bring 
samples of the Afro to ev-
ery one of our performanc-
es. The Afro travels with 
me a bit everywhere, and I 
want to stress that it is my 
conviction that the unit of 
currency can become an 
important element in the 
economic stabilization of 
the African continent. This 
is why I am always drawing 
the attention of politicians 
to the pertinence of this 
project. I think, I am con-
vinced, that this is one very 
real way to seal Africa’s 
unity’.  
— Mansour Ciss, artist

Kader Attia, Open your eyes, 2010. Installation view of one of RAW Material Company’s rooms  
for the exhibition GEO-graphics. Photo by Philip de Gobert



‘J’aime la saveur utopique 
de certaines des choses 
que j’ai vues ici. Ma salle 
préférée est celle qui 
présente la monnaie afric-
aine, l’Afro. C’est à mes 
yeux ce que l’art devrait 
faire : suggérer des idées 
visionnaires’.  
— Adam Hochschild, auteur.

‘L’artiste doit se confronter 
aux nombreuses difficultés 
que connaît l’Afrique, à 
ses ténèbres, mais il doit 
également être porteur 
d’espoir. La proposition 
d’une monnaie africaine 
unique, avec des billets 
qui portent l’image de 
ses leaders symboliques, 
comme Sankara ou Man-
dela, c’est un bel espoir. 
Peut-être désespéré, mais 
un bel espoir’. 
— Denis Hirson, auteur

‘Je m’arrête sur la révisita-
tion que Mansour Ciss fait 
des grands personnages de 
l’histoire africaine récente, 
que ce soit Lumumba, 
Sankara, Cheik Anta Diop 
… C’est vrai que pour la 
jeunesse, mettre ces gens-
là en vitrine, en médail-
lon, en icone, est quelque 
chose que me semble 
intéressant, tant  
du point de vue péda-
gogique qu’artistique’. 
— Abdourahman A. Waberi, 
auteur

‘L’Afro, un projet artistique 
de monnaie panafricaine, 
a effectivement été conçu 
en opposition au franc 
colonial, le franc CFA. Nous 
emmenons des échantil-
lons de l’Afro à chacune 
de nos performances. 
L’Afro voyage avec moi, un 
peu partout, et je tiens à 
préciser que je suis con-
vaincu que cette monnaie 
peut devenir un élément 
important pour le redres-
sement économique du 
continent africain. C’est la 
raison pour laquelle j’attire 
constamment l’attention 
des hommes politiques sur 
la pertinence de ce projet. 
Je le pense, j’en suis con-
vaincu : c’est un véritable 
moyen de sceller l’unité de 
l’Afrique’.  
— Mansour Ciss, artiste

Mansour Ciss, 50 Afro Bill, Hommage au Pan-Africanisme, 2010. Courtoisie de l’artiste

Roundtable of contemporary art centres, Brussels, 2010:

Two challenges were met 
here at BOZAR, which 
ought to both be followed-
up: a platform for African 
encounters, which is rare; 
and bringing Africa to 
BOZAR, an international 
cultural space. A travel-
ing exhibition program 
can involve each art centre 
welcoming artworks from 
the others, and not only as 
an opportunity for art open-
ings, but also as an oppor-
tunity for reflection. 
— Patrick Mudekereza, writer 
and curator

An exhibition in Brussels 
is good, but it is more 
interesting to make artists 
known in Africa, and foster 
intra-regional connections. 
This diverse African plat-
form offered by the CFA 
project was the interesting 
aspect. Small, intra-regional 
programs, without stress, 
are needed.
— Yacouba Konate, writer and 
historian  

Geo-GRAPHICS was an 
institutional critique against 
the unchanged arts doc-
trines of national govern-
ments, the European Union, 
and African Union. It is 
important to go beyond 
borders and work outside 
the framework to innovate. 
So beyond making the CFA 
exhibit travel (which can 
only happen with interna-
tional collaboration), what 
art centres need is infra-
structure, and institutional 
development. We must rely 
on existing expertise, and 
beware of miracle expecta-
tions of more roundtables.
— Koyo Kouoh, curator and writer

Theo Eshetu, The Return of the Aksum Obelisk, 2008. Courtesy of Theo Eshetu and UNESCO. Installation 
view, BOZAR Street (GEO-graphics). Photo © Philip de Gobert



5554

Deux défis, auxquels il faut 
continuer à s’attaquer, ont 
été relevés au BOZAR : 
une  plateforme dédiée aux 
rencontres africaines a été 
créée, ce qui est rare, et 
l’Afrique a été amenée au 
BOZAR, un espace culturel 
international. Une exposi-
tion itinérante permet à 
chacun des centres d’art 
du programme d’accueillir 
des œuvres d’art venues 
d’ailleurs, ce qui favorise 
non seulement les événe-
ments artistiques, mais aussi 
la réflexion.
— Patrick Mudekereza, écrivain et 
commissaire de l’exposition

Exposer à Bruxelles, c’est 
bien, mais il est plus im-
portant de faire connaître 
les artistes en Afrique et 
d’encourager les réseaux 
intra-régionaux. Cette plate-
forme africaine offerte par 
la CFA était l’aspect le plus 
intéressant. Nous avons be-
soin de petits programmes 
intra-régionaux sans con-
traintes. 
— Yacouba Konate, écrivain et 
historien

GEO-Graphics est une 
critique institutionnelle 
des politiques artistiques 
immuables des gouverne-
ments nationaux, de l’Union 
européenne et de l’Union 
africaine. Il est important de 
franchir les frontières et de 
travailler en dehors du cadre 
habituel, pour innover. Au-
delà de la transformation de 
cet événement en une expo-
sition itinérante (chose qui 
n’aurait pas pu se faire sans 
une collaboration internatio-
nale), les centres d’art ont 
besoin d’infrastructures et 
d’un développement institu-
tionnel. Nous devons nous 
appuyer sur le savoir-faire 
existant, et nous méfier des 
solutions miracles imaginées 
lors des tables rondes. 
— Koyo Kouoh, écrivain et com-
missaire de l’exposition

Installation view of Pavilion in Place de la Nation in Ouagadougou, February 2011. Photo David Adjaye

Installation view of the Pavilion in the congress centre where the 3rd Africa-EU summit took place in Tripoli, 
29-30th November, 2010, Photo Sophie Uhoda



5756Dismantlement of the Pavilion, Meskal Square, Addis Ababa, May 2011, Photo Bili Bidjocka. 

The Atlas Wall maps significant culture 
and arts policy-making documents about 
Africa created both on the international 
and national level from 1954 to the pres-
ent. It is neither exhaustive nor complete, 
but rather a specific selection of the nu-
merous documents focusing on the Afri-
can continent, drawn up by international 
institutions from UNESCO to the African 
Union. The Atlas Wall is presented on a 
section of the external walls of the Art at 
Work pavilion designed by David Adjaye.*

L’Atlas Wall présente des documents 
importants concernant les politiques 
culturelles et artistiques en Afrique, 
initiées au niveau à la fois national et 
international de 1954 à aujourd’hui. 
Non-exhaustif, il reflète plutôt un choix 
fait parmi les nombreux documents 
sur le continent africain produits par 
des organisations internationales, de 
l’UNESCO à l’Union africaine. L’Atlas 
Wall est exposé sur quelques-uns des 
murs extérieurs du pavillon Art at Work 
conçu par David Adjaye. **

* This timeline was originally 
presented in 2010 as part of 
the exhibition GEO-Graphics 
in Brussels, developed in 
partnership with eight African 
art centres. This explains why 
the national policy documents 
included emanate from the 
respective countries of these 
partners (Cameroon, Ivory 
Coast, DRC, Egypt, Kenya, 
Morocco, Nigeria, and Sene-
gal). The Atlas Wall is a result 
of a joint research between 
Adjaye Associates, London 
and SUMResearch, Brussels.

** Cette chronologie a d’abord 
été présentée en 2010 dans le 
cadre de l’exposition GEO-
Graphics à Bruxelles, créée en 
partenariat avec huit centres 
d’art africains. Cela explique 
pourquoi les documents de 
politique nationale qui y sont 
exposés sont issus des pays 
respectifs de ces partenaires 
(Cameroun, Côte d’Ivoire, 
RDC, Egypte, Kenya, Maroc, 
Nigéria et Sénégal). L’Atlas 
Wall est le résultat d’une 
recherche menée conjointe-
ment par Adjaye Associates, 
à Londres, et SUMResearch, à 
Bruxelles.

ATLAS TIMELINE



5958



6160



6362



6564



6766



6968



7170



72

Visionary Africa: Art at Work
Une plateforme itinérante en Afrique

Published by/Publié par 
BOZAR Books

Responsible Editor/ Editeur responsable
Paul Dujardin

Editors/Rédacteurs
Emiliano Battista and Nicola Setari

Contributors/Contributeurs
David Adjaye (EN), Simon Njami (FR)

Closing pages/Pages de clôture
Mansour Ciss, Adam Hochschild, Angelique Kidjo, 
Yacouba Konate, Koyo Kouoh, Patrick Mudekereza, 
Rokia Traoré, Abdourahman Waberi
Atlas Timeline, Adjaye Associates & SumResearch

Translators/Traducteurs
Charlotte Woillez

Design and layout/ 
Design et mise en page
Studio Luc Derycke, Gent,  
Belgium

Printer/Imprimeur
New Goff, Gent

Printed/Imprimé
February/février 2012

First edition/Première edition
November/Novembre 2010

Special thanks to the directors of the eight art centres/ 
Remerciements tout particuliers aux directeurs des huit 
centres d’art:
Marilyn Douala Bell et Didier Schaub, Doual’art
Yacouba Konaté, La Rotonde des arts
Abdellah Karroum, L’Appartement 22
Koyo Kouoh, Raw Material Company
Patrick Mudekereza, Picha
Moataz Nasr, DARB 1718
Jimmy Ogonga, CCAEA
Bisi Silva, CCA, Lagos

All rights reserved. No part of this publication may be 
reproduced, stored in a retrieval system, or transmitted 
in any form or by any means, electronic, mechanical, 
photocopying, recording or otherwise, without the prior 
written permission of the publisher.

Tous droits réservés. Toute reproduction de cet ouvrage, 
même partielle, sous quelle forme que ce soit, ou par 
tout procédé actuel ou futur, constitue une contrefaçon 
et est interdite sans autorisation des propriétaires des 
droits, des auteurs et de l’éditeur.



“Visionary Africa: Art at Work is a symbolic project meant to 
bring together and reconcile painful historical backgrounds with 
the complexity of the present through a celebration of African 
culture in the form of a traveling exhibition, artist residency 
program and workshop. It is also a project that promotes, through 
the statements of artists, musicians, writers and intellectuals 
from the African continent and its diasporas, the role that cultural 
industries can play in the development of civil societies  
in particular today in Africa.” – www.africa-eu-partnership.org 

« Visionary Africa : Art at Work est un projet symbolique 
conçu pour rassembler et réconcilier une histoire douloureuse 
et un présent complexe en célébrant la culture africaine par le 
biais d’une exposition itinérante, d’un programme de résidence 
d’artistes et d’ateliers. C’est également un projet qui met 
en avant, à travers les déclarations d’artistes, de musiciens, 
d’écrivains et d’intellectuels du continent africain et de sa 
diaspora, le rôle que les industries culturelles peuvent jouer 
dans le développement des sociétés civiles, particulièrement 
aujourd’hui en Afrique. » – www.africa-eu-partnership.org 

   

AFRICA
VISIONARY
AFRICA

ARTat WORK
une plateforme itinérante en afrique

Art at Work, Ouapadougou. Photo © Dominique Thiange


